LA NUOVA

BUSSOLA(#)QUOTIDI A

Direttore Riccardo Cascioli

DOTTRINA DELLA FEDE

Dignitas Infinita, Fernandez non riesce a

difendere le contraddizioni

20_04_2024

Luisella
Scrosati

L'intervento del Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede, durante la conferenza

stampa dello scorso 8 aprile, in occasione della presentazione della Dichiarazione

Dignitas infinita, & decisamente provvidenziale: se non ci fosse Tucho, bisognerebbe


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://www.youtube.com/watch?v=rJOlHolIRTo
https://www.youtube.com/watch?v=rJOlHolIRTo

inventarlo. Perché ben pochi sono in grado come lui di far svanire eventuali dubbi

interpretativi. In peggio.

In effetti, di fronte a un documento che é apparso come sostanzialmente
ortodosso, se non fosse per qualche sbavatura e per la ben piu sonora stonatura
relativa alla pena di morte (qui e qui), ci ha pensato Fernandez a far capire che in realts,
il principio che sta alla base della presunta legittimita del cambiamento apportato dal
papa sulla pena capitale, & il medesimo che ha condotto all'affermazione della
possibilita della ricezione della Comunione per quanti vivono more uxorio, alla legittimita
della benedizione delle “coppie” gay, e potenzialmente ad ogni altro stravolgimento

dell'insegnamento della Chiesa.

L'intervento di Tucho é stato tutto sulla difensiva: ha esordito cercando di mettere
nuovamente al sicuro Fiducia supplicans dalle critiche montate da ogni dove, dopo la
figuraccia del comunicato stampa del 4 gennaio; ovviamente evitando puntualmente di
rispondere alle obiezioni decisive, e rifugiandosi, per I'ennesima volta, nella differenza
tra benedizioni liturgiche e pastorali. Quindi ha chiuso, pateticamente, difendendo la
propria persona dai brutti e cattivi che lo hanno tanto attaccato nella vita. Ma - colpo di
scena - ci penso il cardinal Bergoglio a ravvivare in lui il senso della sua dignita (parole
sue), quando, in occasione del congelamento della sua nomina a rettore dell'Universita
cattolica di Buenos Aires, lo esortd ad alzarsi e non permettere che venisse calpestata la
sua dignita. Tucho, in conferenza stampa, ha affermato di essere stato vittima dei corvi
che volevano spartirsi i posti prestigiosi, e che i preti si rifiutavano persino di dargli la
mano... In pratica, Fernandez si & servito di una conferenza stampa di presentazione di
una Dichiarazione per difendere se stesso. Segno dell'estrema fragilita della sua sempre

piu evidente autoreferenzialita narcisistica.

Un narcisismo che gli ha impedito persino di rendersi conto della ridicolaggine di
un altro passaggio del suo intervento, quando cioe il Cardinale si € vantato del successo
mediatico di Fiducia supplicans: oltre 7 miliardi di visualizzazioni (e si chiedesse il perché)
e il 70% del consenso tra gli under 35 italiani, secondo un misterioso sondaggio che

Tucho ha definito “anonimo”. Una logica che candida Fernandez per L'isola dei famosi.

Torniamo a questioni ben piu serie. L' del Cardinale Fernandez dev'essere
letto e analizzato con estrema attenzione, perché tocca punti cruciali della presente crisi,
che fungono da supporto per portare avanti una contraddittoria idea di sviluppo
dell'insegnamento della Chiesa. Il perno su cui poggia la sua tesi, consiste nel fatto che
la Chiesa avrebbe gia assistito, in passato (la schiavitu) e piu di recente (la liberta

religiosa), a tale contraddizione. Dunque - & questa la conclusione a lui cara - anche


https://lanuovabq.it/it/pena-di-morte-in-principio-e-legittima
https://lanuovabq.it/it/pena-di-morte-la-contraddizione-spacciata-per-sviluppo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240408_presentazione-dignitas-infinita_it.html

papa Francesco puo serenamente contraddire il Magistero precedente; e al suo
insegnamento si deve obbedienza, in quanto rientra nel Magistero autentico. Dunque
tre temi - schiavitu, Magistero autentico, liberta religiosa - cui dedicheremo altrettanti

articoli.

Iniziamo con il primo, focalizzandoci su quel precedente storico, che Tucho ha
tirato in ballo gia piu volte. Si tratta della bolla Dum diversas (16 giugno 1452), che papa
Niccolo V scrisse ad Alfonso V, re di Portogallo, autorizzandolo a ridurre in «perpetua
schiavitu» quei pagani e saraceni che i portoghesi avrebbero incontrato sulle coste
africane. Un'altra bolla del 29 maggio 1537, indirizzata da papa Paolo Il all'arcivescovo
di Toledo, intendeva al contrario condannare, con pena di scomunica, la riduzione in

schiavitu degli amerindi da parte dei coloni spagnoli.

Cosi ha commentato il Cardinale: «<Come si nota, solo ottant'anni dopo, in un’epoca
in cui i cambiamenti erano tanto lenti, un Papa dice praticamente il contrario di quanto
affermato da un suo predecessore su un tema cosi importante». Ed aggiunge che si
tratterebbe di un esempio di «<come la comprensione della verita da parte della Chiesa si
evolva nel corso del tempo, e che essa non cresce sempre nella stessa direzione,
rimanendo fissa e pienamente omogenea con i documenti precedenti, almeno rispetto
allo stesso punto concreto. Al contrario, oggi, ad alcuni sembra che papa Francesco non
possa dire nulla di diverso da quanto detto prima, come se il Magistero fosse stato
definitivamente chiuso con i Papi precedenti». Basta quindi sostituire Niccolo V con
Giovanni Paolo Il e Paolo Ill con Francesco, e il gioco & fatto. Ma la mucca non & un cane,

anche se hanno entrambi quattro zampe.

La bolla di Niccolo V, prima di tutto, non era un atto propriamente di Magistero,
ma una comunicazione del papa ad Alfonso V. E dunque, magisterialmente parlando,
una rondine non fa primavera: non basta che un papa dica qualcosa, perché possa
essere considerato Magistero. Inoltre, tale comunicazione - che rientra nelle cosiddette
“bolle di donazione”- non autorizzava affatto la schiavitu generica, ma solamente la
servitu bellica, come confermeranno altri altri papi dopo di lui. Se infatti si guarda la data
di queste bolle - dal 1452 della Dum diversas al 1514 della Preecelsce devotionis di Leone X
-, si comprende facilmente che il contesto era quello dello scontro con la potenza
militare ottomana, scontri che portarono ad una situazione molto pericolosa per la
cristianita. Tant'e vero che, appena I'anno successivo alla bolla di Niccold V, si verifico la
capitolazione di Costantinopoli. Poi vennero gli scontri e le invasioni a Belgrado, in
Albania, in Friuli, ad Otranto, a Rodi, in Ungheria, I'assedio di Vienna e cosi via. In breve,

siamo in un contesto chiaramente bellico, all'interno di quello scontro epocale tra la



cristianita e la potenza ottomana islamica, con gli ottomani che scorrazzavano un po'

dappertutto e non certo per scrivere poesie.

Ad essere concessa non fu dunque quella che oggi chiamiamo schiavitu, ossia la
schiavitu di tratta, ed ancor meno la schiavitu sessuale, che la Chiesa ha sempre
condannato, ma la servitu bellica, che corrisponde agli odierni prigionieri di guerra. In
sostanza, Niccolo V autorizzava il Re a fare prigionieri di guerra, ovunque incontrasse gli
ottomani o popolazioni che supportavano questi ultimi. Paolo Ill, invece, condannava la
schiavitu propriamente detta, ossia la schiavitu di tratta praticata ai danni degli indigeni

che gli spagnoli incontravano nella loro “conquista” dell'America latina.

Dunque, al netto del fatto che un papa, quando non intende definire qualcosa, non
e esente dal commettere errori (dunque € possibile incontrare papi che hanno
autorizzato o sostenuto errori), in questo caso non c'é alcuna contraddizione tra i due

pontefici, perché la parola “schiavitu”, nei due contesti, indica due realta ben diverse.

L'esempio che Tucho ama richiamare di tanto in tanto per difendere il presente
pontificato (e se stesso) & pertanto assolutamente errato e fuorviante: uno specchietto
per le allodole, che non tengono presente un'ovvieta, ossia che quando uno stesso
termine viene utilizzato con due accezioni differenti, & possibile che in un caso esso
riceva approvazione e nell'altro condanna. Al contrario, I'accezione di “pena di morte”
presente nella Dichiarazione e univoca rispetto a quella usata nel Magistero precedente.
E dunque la sua condanna senza condizioni da parte di Francesco € incompatibile con

I'ammissione della stessa da parte dei papi precedenti.



