LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

VENERDI' SANTO

Croce brachiale, un universo simbolico che educa

il fedele alla vita sacramentale

Gloria Riva

g;%@%&'@ﬁm%‘ﬁype unknown

Anonimo tedesco Artista attivo nella Westfalia inizi del 15 ° secolo


https://lanuovabq.it/it/cultura
/it/gloria-riva

Dittico con i simboli della Vergine e di Cristo Redentore: Cristo con la croce come Redemptor

Mundi (pannello di destra) c.1410 28,5 x 18,5 cm Museo Thyssen-Bornemisza, Madrid

Un anonimo artista, attivo in Westfalia nei primi decenni del 1400 realizza un dittico di
straordinaria bellezza simbolica. Uno dei dipinti celebra la verginita della Madonna,
mediante l'iconografia dell’Hortus Conclusus, I'altro invece illustra il fatto della
Redenzione che rompe con gli antichi schemi e inaugura una nuova economia di

salvezza, nella quale protagonista e ancora la Vergine Maria.

Temi e simboli oggi contro corrente ma che nella cornice di un anno eminentemente
mariano, come il 2017, in cui ricorre il centenario delle apparizioni della Vergine a

Fatima, tornano alla ribalta e andrebbero messi in evidenza.

La rara iconografia della croce brachiale, ci illustra la profondita della redenzione, i
suoi simboli e i suoi atti salvifici. La croce é detta brachiale o vivente perché dalle
estremita di essa spuntano mani operose che indicano cio che la morte e la risurrezione
di Cristo hanno introdotto nella storia. Cristo infatti, € appeso alla croce e, benché sia
evidente la ferita del costato e quindi la sopraggiunta morte del divino Condannato, ha
gli occhi aperti e una carne bianchissima, indici di risurrezione. Si tratta di una mirabile
fusione fra il Christus passus e il Christus Triumphans, cioé tra il Cristo della Passione e

quello glorioso della Risurrezione.

Le quattro mani mostrano i modi di lettura dell'opera. In alto, una mano rivolta verso
il Cielo, tiene le chiavi della Gerusalemme celeste (quelle consegnate a Pietro). Sul lato
destro una mano regge una spada e decreta la fine dell'antica economia fatta di sacrifici,

la quale non riusciva a spezzare le catene dell'antico male, cioé del peccato originale.

Nella parte bassa del dipinto, dalla radice del terreno, spunta una terza mano, la
quale, impugnando il martello, percuote il nemico numero uno dell'uomo cioe la morte.
L'ultima mano a sinistra & benedicente e testimonia la potenza salvifica della nuova

economia di salvezza instaurata da Cristo.

La luce viene da destra e illumina anzitutto scene dell'antico testamento: I'altare del
Sacrificio, non piu necessario perché un altro Sacrificio & stato instaurato. Il vessillo dei
poteri di questo mondo, spezzato dal potere sovrano che Cristo ha rivelato con la sua
Risurrezione. Adamo ed Eva, in alto, e il teschio con il serpente e la mela in bocca,

sospeso tra le foglie di acanto, raccontano - invece - la sconfitta ultima e definitiva del



peccato dell'origine. Un uomo bendato, emblema del Primo testamento, rimane inattivo
di fronte all'altare del sacrificio, perché reso inutile dal Sacrificio con la S maiuscola che

fu quello di Cristo sulla croce.

Dall'altro lato, Gesu si china verso la Madre che regge un vessillo (riferimento al
canto della tradizione antica Vexilla regis) e regge un calice. Maria & la corredentrice e
indica a noi i mezzi della salvezza eterna: la croce (il vessillo) e 'Eucaristia. Quest'ultima &
il sacramento che, dopo l'incorporazione avvenuta con il Battesimo, ci Cristifica, ci rende
cioé Presenza di Cristo nel mondo. In alto infatti, sul braccio orizzontale della croce
Maria regge davanti al Papa la Comunione eucaristica: si tratta delle due dimensioni
della Chiesa, quella mariana e quella petrina, sostenute dal Sacramento per eccellenza
che e appunto I'Eucaristia. Ai piedi di Maria, l'altro polo della dimensione petrina che € la
Parola. Solo I'Agnello & in grado di aprire i sigilli e di leggerla. Solo il Magistero che
mantiene la comunione con Cristo mediante Pietro e i Sacramenti & in grado di

interpretare rettamente la Parola.

Nel girale di acanto (altro simbolo di risurrezione) risplende, opposta al serpente, la
Chiesa Sposa di Cristo, della quale Maria & la personificazione. Un universo simbolico,
dunque, che educava i credenti alla vita sacramentale e ai capisaldi della fede cattolica.
Simboli che lumeggiano aspetti oggi adombrati da una teologia riformista la quale pero
non sempre riesce a fare i conti con il ricchissimo corpus di rimandi vetero-testamentari

che i medievali avevano invece sempre ben presenti e vivi.

Sorprendente, per la concezione teologica che il Medioevo aveva rispetto alla
donna, ¢ la sottolineatura di Maria che mostra, potremmo dire in-segna, al Papa il
Mistero Eucaristico. Ella che fu il primo ostensorio dellumanita, secondo questa bella
tavola tedesca, e I'unica da invocare perché si possa tornare a una comprensione piena
e totale del Mistero centrale della nostra Fede: il Dio con noi presente per antonomasia

nel Sacramento dell'Altare.



