LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 179 - La trascrizione

Cristo Giudice - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Con questa lezione concludiamo la grande sezione dedicata ai misteri della vita di Cristo,

che ¢ il commento che san Tommaso d’Aquino dedica nella Summa a quella lunga
sezione del Credo che ci espone i misteri della vita del Signore, dalla sua incarnazione
fino alla verita del suo giudizio, quando noi affermiamo: «E di nuovo verra nella gloria

per giudicare i vivi e i morti e il suo regno non avra fine». Poi, il Credo dedica una


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

sezione alla riflessione sul mistero dello Spirito Santo. Ci torneremo.

Dunque, oggi concludiamo la sezione sui misteri della vita di Cristo e |o facciamo
con la queestio 59, dedicata al potere giudiziario di Cristo: Cristo Giudice. Abbiamo gia
visto, con la catechesi sulla sua , come Gesu Cristo
partecipi di tutte le prerogative del Padre anche nella sua umanita; in particolare,
partecipa alla regalita. Al re spetta anche il potere di giudicare. San Tommaso dedica sei
articoli a questo mistero del Signore: i primi due ci introducono nella realta di questo
potere giudiziario che spetta a Cristo sia in quanto Dio sia in quanto uomo. Siamo ormai
abituati a vedere questo modo di procedere di san Tommaso che riflette su una data
caratteristica di Cristo in quanto Dio e in quanto uomo, sotto prospettive diverse, ma

appunto entrambe presenti in virtu dell'unione ipostatica.

Nell'art. 1, san Tommaso ci dice che il potere giudiziario & proprio di Cristo in
modo speciale perché Egli & Dio. San Tommaso ci dice che ci sono tre cose che
caratterizzano il potere di un giudice: 1) il potere coercitivo. Un giudice che non puo far
rispettare la sua sentenza non e un giudice, € un consigliere...; 2) lo zelo per la
rettitudine. Un buon giudice é caratterizzato dal fatto che vuole giudicare con
rettitudine, non per privilegi, ingiustizie, vendetta, odio, paura; 3) la sapienza. Cos'e la

sapienza? In pratica, il giudice deve giudicare secondo verita.

Di questi tre aspetti caratterizzanti il potere giudiziario, tutti e tre importanti, ad
essere la forma del giudizio, ad informare il giudizio in quanto tale e soprattutto la
sapienza. Un giudizio si dice tale quando € informato dal vero, quando & caratterizzato
dalla sapienza. Non che gli altri due aspetti siano irrilevanti, ma la sapienza & cio che
costituisce la forma del giudizio, la sua caratteristica piu propria, piu intima; la norma
del giudizio & la legge della sapienza e della verita. Non c'e, potremmo dire, giudizio

senza verita e dunque non c'e vero giudice senza sapienza.

Ora, noi sappiamo che nella vita trinitaria, nelle attribuzioni alle tre persone, la
sapienza é attribuita principalmente al Figlio, non perché il Padre e lo Spirito Santo
siano insipienti, evidentemente. Noi sappiamo che, in virtu dell'unica divinita, tutto cio
che si dice del Padre lo si dice del Figlio e lo si dice dello Spirito Santo, eccettuate le
relazioni delle tre persone tra di loro, per cui affermiamo che il Padre genera, non che e
generato. Pero affermiamo anche che il Figlio & sapienza, ma anche il Padre e lo Spirito
Santo sono sapienza. E tuttavia il Padre in qualche modo genera il Figlio come sapienza;
e il Figlio & la sapienza, € la verita in virtu della quale, in vista della quale, anche tutta la

creazione viene posta in un ordine sapiente.


https://lanuovabq.it/it/siede-alla-destra-del-padre-il-testo-del-video

Da questo punto di vista possiamo dire che il Figlio - parliamo per analogia, alla luce
di un linguaggio umano che di fronte al mistero divino & chiaramente imperfetto - ¢ il
“pensiero” generato dal Padre, la Sapienza generata dal Padre. Quindi, in questo senso il
Padre ha posto tutto Sé stesso nel Figlio, tutta la divinita nel Figlio e dunque, in modo
particolare, tutta la sapienza nel Figlio. Ed ecco perché il Padre ha posto, ha rimesso al
Figlio anche ogni giudizio. E sotto questo aspetto si dice propriamente che anche il
potere giudiziario che nasce dalla sapienza - abbiamo detto che la sapienza é la forma
del potere giudiziario - viene attribuito principalmente al Figlio di Dio. Essendo Cristo il

Figlio di Dio fatto carne, a Lui spetta in modo proprio questo giudizio.

Ma non solo. Nell'art. 2, san Tommaso si domanda se questo potere di giudicare
appartenga a Cristo anche in quanto uomo. Anche su questo aspetto ormai abbiamo
acquisito una forma mentis, una logica teologica: sappiamo che in virtu dell'unione
ipostatica cio che é di Dio “passa” alla natura umana. La natura umana riceve tutto della
divinita, tranne il fatto di essere la divinita. , cioe 'unione delle due
nature nell'unica persona del Cristo, ci comunica la realta di questo “passaggio” delle
prerogative divine alluomo, alla natura umana del Signore Gesu. Dunque, sotto questo

aspetto e conveniente che Cristo sia il giudice anche in quanto uomo.

C'é anche un altro aspetto che san Tommaso mette in luce in questo art. 2 ed e
conseguenza di un‘altra realta di cui abbiamo parlato altre volte. Vedete dunque che
questi articoli si richiamano, si legano l'uno all'altro, hanno una base comune di principi
fondamentali che tornano nei diversi misteri. E qual & questo aspetto? E che Cristo,
come sappiamo, non solo riceve la grazia per sé, ma riceve anche , cioe
la grazia di capo per il corpo, di capo della Chiesa. Ora, al capo spetta il potere di
giudicare. Dunque, vedete com’e assolutamente conveniente che a Cristo uomo spetti il
potere giudiziario. Gli spetta sia in quanto Dio, sia per I'unione ipostatica, sia in quanto
capo della Chiesa, capo di tutti gli uomini. San Tommaso cita il capitolo 2 della Lettera gli
Ebrei dove si riprende il Salmo 8 e si dice: «Dio ha posto ogni cosa sotto i suoi piedi». La
stessa Lettera, che san Tommaso cita in modo succinto, dice poi «avendogli
assoggettato ogni cosa, nulla ha lasciato che non gli fosse sottomesso». E
un’espressione biblica, chiara, evidente di questo potere giudiziario di Cristo su tutte le

cose.

Dunque, Cristo é giudice sia in virtu della natura divina, sia in virtu dell'unione
ipostatica, sia in virtu della grazia capitale che Egli ha ricevuto in quanto capo delle
sue membra. Ma c'é un‘altra ragione che san Tommaso tratta nell'art. 3 e che vediamo

rapidamente: & il fatto che il Signore Gesu ha questo potere giudiziario anche in virtu dei


https://lanuovabq.it/it/lunione-ipostatica
https://lanuovabq.it/it/la-grazia-di-cristo-capo-il-testo-del-video

suoi meriti. Cioe, non solo gli spetta per la natura divina, non solo gli spetta per l'unione
ipostatica, non solo in quanto capo della Chiesa, ma anche in quanto trionfatore nello
scontro titanico che Lui ha avuto con il peccato e con la morte e su cui ha riportato
vittoria; dunque € come un conquistatore, al quale, in virtu della sua vittoria in battaglia,
vengono assoggettate tutte le cose. Questo € un elemento importante che san
Tommaso richiama, rifacendosi a un testo del libro dell’Apocalisse (3, 21), dove troviamo
questa dichiarazione che Cristo stesso pronuncia: «lo ho vinto e mi sono assiso presso il
Padre mio, sul suo trono». Dunque, c'@ una duplice dichiarazione: «lo ho vinto», c'é un
merito nella vittoria di Cristo. E come abbiamo gia visto quando abbiamo parlato della
sua ascensione (qui e qui) e della sessione alla destra del Padre, i meriti di questa
vittoria lo fanno sedere alla destra del Padre («mi sono assiso alla destra del Padre»), e
quindi lo rendono partecipe di tutte le prerogative della regalita divina del Padre, della
comunione trinitaria del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo: tutte queste prerogative
vengono trasferite a Cristo trionfatore, a Cristo che ha vinto. Questa € unimmagine

molto bella, molto antica, di Cristo che & il vincitore, che trionfa.

Questi tre articoli ci fanno comprendere perché Cristo é giudice, in virtu di che

cosa lo e. Adesso invece vediamo l'estensione di questo suo potere giudiziario.

Nell'art. 4, san Tommaso si domanda se il potere giudiziario di Cristo si estenda
a tutte le realta umane. Sembrerebbe di no: perché? Rispetto alle obiezioni che san
Tommaso si muove, vorrei focalizzarmi sulla prima. Dice cosi: «Nel Vangelo (Lc 12, 13) si
legge che avendogli uno chiesto: “Di" a mio fratello che divida con me l'eredita”, il Signore
rispose: “O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?”. Quindi egli non
ha il potere di giudicare tutte le cose umane» (lll, g. 59, a. 4, arg. 1). In pratica, da questo
passo del Vangelo si potrebbe dedurre che Cristo non e giudice di tutte le cose, anzi che
ha in qualche modo voluto evitare di giudicare le cose degli uomini. Ancora di piu, si
potrebbe pensare - quando il Signore dice di non essere venuto per giudicare ma per
salvare (cf. Gv 12, 47) - che in qualche modo rifiuti o comunque non voglia porre in atto

questo potere giudiziario.

San Tommaso ci dice prima di tutto di fare attenzione a una conseguenza di
quello che abbiamo detto fino adesso: se Cristo ha il potere giudiziario in virtu della
natura divina, dell'unione ipostatica, della grazia capitale e dei meriti, tutte e quattro
queste caratteristiche fanno si che il potere giudiziario si estenda a tutte le realta

umane. In quanto Dio, Signore e Creatore di ogni cosa, € owvio. In quanto uomo-Dio
anche, perché le prerogative della divinita passano all'umanita. In quanto alla grazia

capitale pure, perché in virtu della grazia capitale Cristo € capo di tutti gli uomini, anche


https://lanuovabq.it/it/lascensione-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/lascensione-ii-parte-il-testo-del-video

se non tutti sono gia membra del corpo di Cristo, ma tutti sono ordinati a diventarlo,
anche se poi per causa loro rifiuteranno questo. E ancora ci sono i meriti: con i meriti
della sua Passione, Cristo diventa Signore dei vivi e dei morti, quindi di tutta la realta

umana.

San Tommaso ci dice: quando noi guardiamo all'unione ipostatica, vediamo che
nessun‘altra natura umana esistente aderisce in modo cosi pieno, cosi totale, cosi
perfetto, cosi puro, alla verita. Perché la verita € una persona, € il Figlio di Dio, il quale ha
acquisito una natura umana. Dunque, questa natura umana con tutte le sue facolta, con
la sua anima e il suo corpo, aderisce cosi intimamente alla natura divina da formare una
sola persona. Ricordando che la forma del giudizio & la sapienza, qui abbiamo la
sapienza incarnata. E questa sapienza, essendo la sapienza di Dio che si incarna, si
estende su tutto. Questo aspetto € evidente, com’e evidente quello che ho detto peri
meriti della passione e della morte di Cristo, dove Cristo stesso acquista il primato su
ogni cosa, su ogni creatura, perché é l'unico ad aver vinto la morte e dunque ad aver

conquistato il titolo - un’effettiva realta - di Signore dei vivi e dei morti.

Ancora, come ci dice san Tommaso, questa estensione a tutte le realta umane
«risulta dal confronto delle cose umane con il fine dellumana salvezza. Infatti, chi ha il
compito di disporre di cio che & principale ha anche quello di disporre di cio che &
accessorio. Ora, tutte le cose umane sono ordinate al fine della beatitudine che ¢ la
salvezza eterna, alla quale tutti gli uomini sono ammessi o dalla quale sono respinti in
base al giudizio di Cristo, come risulta dal Vangelo» (lll, . 59, a. 4). Qui san Tommaso ci
sta dicendo una cosa importantissima, soprattutto nel contesto laicista e secolarista in
cui viviamo. Non solo non c'e nulla che sfugga al potere regale e giudiziario di Cristo, per
quello che abbiamo gia detto (natura divina, unione ipostatica, grazia capitale, meriti
della passione e della morte), ma tutto cio che ha a che fare con la vita umana &
ordinato alla beatitudine. Ciog, la vocazione ultima dell'uomo é la visione beatifica, la
beatitudine eterna; se non la raggiunge, 'uomo ha fallito completamente il senso della
sua vita, della sua esistenza, del suo essere. E questo ¢ I'Inferno. L'Inferno ¢ il fallimento

per eccellenza.

Ora, se & vero questo, & anche vero che tutto cio che ¢ nella realta del’'uomo - i beni
materiali e i beni spirituali, la realta individuale e la vita politica, la vita sociale, la cultura,
i beni del creato - tutto quello che possiamo immaginare € ordinato alla beatitudine.
Quindi, su ognuna di queste realta Cristo ha il potere di re e di giudice. Non c'é nulla che
sfugga o che sia neutro nei confronti del suo potere giudiziario. Sotto questo punto di

N

vista, voi capite che un certo concetto di “laicita” & non solo pericoloso, ma



semplicemente falso. Per questa idea di “laicita” esisterebbero delle sfere della realta
umana che non sono soggette al potere di Cristo e che, per la stessa ragione, non sono
ordinate alla beatitudine eterna. Ma & proprio perché sono ordinate alla beatitudine
eterna che ricadono sotto il potere giudiziario di Cristo. Non c'e nulla di tutto cid che e
sotto il cielo che non sia ordinato alla beatitudine dell’'uomo, cioé che entri a far parte di
guesta vocazione delluomo alla visione di Dio, come mezzo, come strumento, come
tappa, come ausilio e viceversa come ostacolo: nulla. E quindi nulla si puo sottrarre al
giudizio di Cristo. E dunque Cristo esercita il suo potere giudiziario nei confronti di tutte

le cose che sono sotto il cielo.

Ma non solo di quelle che sono sotto il cielo. Nell'art. 6 - un articolo che abbiamo gia
visto quando abbiamo parlato degli - si spiega che il potere giudiziario di Cristo si
esercita anche sugli angeli; quindi non solo su tutto cid che e sotto il cielo ma anche su
tutto cid che é sopra il cielo. Ora, € evidente che gli angeli sono soggetti al potere regale-
giudiziario di Cristo in quanto e Dio. Su questo non ci piove, perché evidentemente la
divinita e superiore agli spiriti celesti creati, in quanto la divinita e creatrice mentre gli
angeli sono creati. Ma gli angeli sono soggetti al potere giudiziario di Cristo anche in
qguanto al suo essere uomo. San Tommaso spiega: «Primo, per l'intimita che la natura
assunta ha con Dio (...). L'anima di Cristo e piena della verita del Verbo di Dio piu di
qualsiasi angelo. Per cui, come insegna Dionigi, essa illumina gli angeli» (lll, g. 59, a. 6). In
virtu dell’'unione ipostatica, 'anima di Cristo & tutt'uno con il Verbo, con la sapienza, con
la verita che e il Verbo, perché e I'anima del Verbo, 'anima umana del Verbo. Non &
possibile immaginare un’unione piu grande di questa e quindi una pienezza piu grande
di questa: I'anima di Cristo, in virtu dell’'unione ipostatica, € al di sopra delle creature
angeliche, al punto che le creature ricevono la luce da questa Luce. Dio da Dio, luce da
luce, Dio vero da Dio vero: questa prerogativa del Figlio di Dio passa all'umanita, e
guesta umanita € quanto in assoluto di piu intimo possibile al Verbo; e quindi sotto
questo aspetto oltrepassa le schiere angeliche, le quali non sono semplicemente al di
sotto di Cristo, ma ne ricevono la luce. Dobbiamo pensare a tutto il mondo angelico

come a un mondo di ricezione di luce da Dio, dal Verbo incarnato.

«Secondo, poiché con le umiliazioni della Passione la natura umana in Cristo merito di
essere esaltata al di sopra degli angeli» (ibidem). E qui san Tommaso cita la Lettera ai
Filippesi (2, 10), in cui san Paolo dice che nel nome di Cristo ogni ginocchio si piega non
solo sulla terra e sottoterra, ma anche nei cieli, a indicare appunto che i meriti della
passione e morte del Signore hanno portato Cristo, anche sotto questo aspetto, al di

sopra degli angeli. Dunque, su di loro esercita il potere giudiziario.


https://lanuovabq.it/it/tag/angeli

«Terzo, a motivo delle mansioni esercitate dagli angeli in mezzo agli uomini, di
cui Cristo e capo in modo particolare» (ibidem). Sappiamo che gli angeli sono al servizio
del piano di Dio in mezzo agli uomini: sono i nostri custodi, sono gli annunciatori, sono i
moderatori della realta creata, eccetera: tutto questo lo abbiamo visto parlando degli
angeli. Degli uomini Cristo & capo in modo particolare, avendo assunto la nostra natura
umana e avendo ricevuto la grazia capitale. Dunque, anche sotto questo aspetto, gli

angeli sono soggetti al potere regale e giudiziario di Cristo.

Voi comprendete, per questa carrellata che abbiamo fatto, come la regalita di
Cristo e il suo potere giudiziario sono realmente universali: non c'é nulla che
sfugga a questo. Riguardo, per esempio, a quel brano del Vangelo che abbiamo citato
all'inizio e che sembrerebbe sottrarre a Cristo il potere di giudice, in realta dice san
Tommaso: «Cristo, sebbene fosse stato costituito re da Dio, tuttavia mentre viveva sulla
terra non volle 'amministrazione temporale del regno, da cui la sua stessa
dichiarazione: “Il mio regno non e di questo mondo”. E allo stesso modo non volle
esercitare il potere giudiziario sulle cose temporali. Di qui il commento di sant’/Ambrogio
a quel passo evangelico: “E giusto che declini le cose terrene colui che era disceso per
quelle divine: non si degna di farsi giudice delle liti e arbitro delle ricchezze colui che &

chiamato a giudicare i vivi e i morti e a farsi arbitro dei meriti”» (ibidem).

Dunque, € una scelta che Cristo ha fatto per la sua missione esercitata su questa
terra, ma che non toglie il suo potere giudiziario reale e, soprattutto, questo non vuol
dire che Cristo non eserciti il suo potere di giudice anche sulle vicende umane, una volta
che e assiso alla destra del Padre. Attenzione: il mistero della vita e della persona di
Cristo non deve fermarsi all'lncarnazione, ma deve seguire tutta la parabola che porta
Cristo fino a sedere alla destra del Padre. E le verita della nostra fede ce lo dicono
esplicitamente, con il giudizio, che chiamiamo giudizio universale, quando Cristo «di

nuovo verra nella gloria per giudicare i vivi e i morti».

L'art. 5 é dedicato a questo, anche a questo abbiamo gia accennato, ma lo rivediamo
rapidamente per completezza. Cristo non solo e giudice di ciascuno di noi: nel momento
della nostra morte il suo giudizio avviene, infallibilmente; € anche giudice universale,
cioé non solamente di ciascuno di noi, ma anche della storia nel suo insieme, di tutto
I'intreccio complessissimo di fatti, eventi, condizionamenti. Tutto questo e sotto il potere
giudiziario di Cristo, nulla sfugge a questo giudizio; & importante ripensarlo, ridirselo
perché abbiamo una visione un po’ deviata, un po’ light della fede cristiana, una visione
che ha bandito l'idea di Cristo Giudice e che addirittura ha bandito la sua regalita; ma

queste sono due verita sacrosante. Certo, vanno comprese: non e che Cristo risiede in



Vaticano e fa il re come lo farebbe un re terreno; e tuttavia & pienamente re ed e
pienamente giudice. Questo lo dobbiamo sempre tenere presente. Il Cristo Salvatore &
lo stesso Cristo Giudice; non possiamo dividere - nella persona di Cristo - il Salvatore
dal Giudice. Questo e un artefatto umano che non corrisponde evidentemente alla
verita sul Figlio di Dio.

Abbiamo concluso questa grande parte. La prossima volta faremo un’Ora di dottrina

un po’ sui generis per cercare di riprendere un po’ il quadro del nostro percorso.



