LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

L'INTERVISTA

Crepaldi: benedire le coppie gay e una falsa

accoglienza

‘ 5

T
i %

Stefano
Chiappalone

s

«ll problema delle benedizioni delle coppie irregolari mette in evidenza una diversita di
visioni teologiche dentro la Chiesa su questioni vitali», dice a La Nuova Bussola mons.

Giampaolo Crepaldi, arcivescovo-vescovo emerito di Trieste, che in Fiducia supplicans


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone

coglie discontinuita e pastoralismo, ovvero la pretesa di produrre “nuova” dottrina
mediante la pastorale. Queste persone vanno accolte, ma Fiducia supplicans dimentica di

accoglierle nella verita.

A seguito della pubblicazione della Dichiarazione Fiducia supplicans del
Dicastero per la Dottrina della Fede, firmata dal Prefetto, il cardinale
Fernandez, nella Chiesa cattolica si e sollevato un ampio moto di protesta da
parte di cardinali, di singoli vescovi e di intere conferenze episcopali, nonché di
molti laici. Qualche osservatore ha parlato di una “guerra civile” nella Chiesa,
altri di un documento “scandaloso” e “tremendo”. Di fatto, non si era mai vista
una protesta cosi profonda e ampia verso un documento del magistero. Lei
cosa ne pensa?

La questione presenta molti aspetti che richiedono un‘attenta e responsabile
valutazione. Da parte mia vorrei solo fare notare che sulla questione delle benedizioni
sono intervenuti gli ultimi tre Prefetti del Dicastero per la Dottrina della Fede, tutte
personalita autorevolissime per preparazione teologica. Il dato che emerge e questo: i
due predecessori dell'attuale Prefetto si sono pronunciati contro la benedizione delle
“coppie” cosiddette “irregolari”, ossia i conviventi eterosessuali, compresi i divorziati
risposati, e le unioni tra due persone dello stesso sesso. Il cardinale Ladaria, infatti,
immediato predecessore del cardinale Fernandez, ha licenziato il documento, il famoso
Responsum del 2021, per dichiarare inammissibili queste benedizioni, che in alcune parti
dell'Europa gia venivano impartite. Il cardinale Muller, che aveva guidato il Dicastero per
la Dottrina della Fede prima del cardinale Ladaria, ha espresso giudizi molto duri su
questo tipo di benedizioni, giungendo a parlare di “blasfemia” per i sacerdoti che le
impartissero. L'attuale Prefetto, invece, le ammette. Bisogna prendere atto di questa
grande diversita di impostazione della questione, ossia, come anche si dice in questi
casi, di questa “discontinuita”. La cosa e di per sé molto problematica e causa di grande

e comprensibile preoccupazione.

La nuova Dichiarazione risponde indirettamente a questa sua osservazione
sostenendo di aver semplicemente completato le istruzioni del Responsum

, che verrebbero confermate ma anche ampliate in campo pastorale. In altre
parole, in precedenza il Dicastero avrebbe affrontato la questione sul piano
dottrinale, la Fiducia supplicans invece lo affronterebbe su quello pastorale,
confermando quindi quanto detto in precedenza. Ritiene valida questa
spiegazione?

Qui & bene spendere una parola sullimpostazione del rapporto tra dottrina e pastorale.

E importante soprattutto distinguere bene tra la pastorale e quello che, in altri



interventi, ho chiamato “il pastoralismo”. La prima ritiene che affrontare le nuove sfide
pastorali richieda la luce della dottrina, secondo le linee di una “teologia della pastorale”.
In questo caso si ribadisce il primato della dottrina sulla pastorale, senza con cid negare
la creativita della pastorale, che la luce della dottrina favorisce anziché impedire. Il
pastoralismo sostiene che la pastorale e pure essa produttrice di dottrina, perché
altrimenti la fede cristiana verrebbe ridotta ad una serie di principi astratti. Questa
equivalenza tra dottrina ed astrattezza non puo essere accettata, dato che Gesu Cristo e
la Dottrina. Il pastoralismo, quindi, considera la pastorale come co-produttrice di
dottrina. Questo e quanto dice anche Fiducia supplicans, sostenendo di essere un

ampliamento pastorale alla precedente dottrina.

Cosa mi puo dire a questo riguardo?

Farei tre osservazioni. La prima, molto semplice e perfino banale in verita, € che questo
nuovo ruolo della pastorale capace di produrre dottrina € a sua volta frutto di una
enunciazione dottrinale. Il pastoralismo &, in fondo, una dottrina. La posizione cosi si
contraddice perché considera la dottrina come qualcosa di astratto e di insufficiente (il
Responsum del 2021 & considerato tale dalla Fiducia supplicans), ma lo fa enunciando a
sua volta una dottrina.

La seconda osservazione riguarda in generale la visione delluomo e delle sue facolta.
Ognuno di noi pensa prima di agire. Certamente la prassi puo fornire nuovi elementi,
ma non puo essere la prassi a conferire a se stessa la verita, perché sarebbe una verita
irrazionale e ingiustificata, quindi una non-verita. Queste osservazioni possono essere
applicate anche alle questioni teologiche, perché la ragione teologica non elimina le
argomentazioni della ragione naturale.

Infine, credo che vada riconosciuto che 'ampliamento della dottrina tramite la pastorale
non possa evitare di cambiare la dottrina. Fiducia supplicans sostiene che dal punto di
vista pastorale e possibile fare una cosa diversa da quanto previsto dal punto di vista
dottrinale e questo essa chiama “ampliamento”, mentre invece € una richiesta di
cambiamento della dottrina, gia implicitamente avvenuto in chi fa la proposta e

suscitatore di cambiamenti futuri.

Si tratta in definitiva di diversita di visioni teologiche dentro la Chiesa su
questioni vitali. Cosa mi dice al riguardo?

E fuori dubbio che il problema delle benedizioni delle coppie irregolari mette in evidenza
una diversita di visioni teologiche dentro la Chiesa su questioni vitali. E questo, in fondo,
il nocciolo della questione che rimanda a contenziosi antropologici, ecclesiologici,
sacramentali e pastorali enormi, relativi al valore della salvezza, al significato della

sessualita, alla concezione del peccato, al potere della Chiesa, ecc. Il rischio & quello che



aumenti la confusione dottrinale nella Chiesa. Sono convinto che & proprio la
confusione dottrinale quella che deve preoccupare di piu, non quella pastorale che ne &
una conseguenza. Non dimentichiamo che, finché siamo in questa vita terrena, la fede
ha il primato sulle altre virtu dato che non si pud sperare cid che non si conosce né si
puo esercitare la carita senza sapere cosa essa sia. Sic stantibus rebus, inoltre, la prima
vittima della confusione sarebbe I'evangelizzazione, quella vecchia e quella nuova, la
quale verrebbe svuotata del suo contenuto proprio che € I'annuncio della fede in Gesu
Cristo, custodito dalla Tradizione ecclesiale come afferma San Paolo: “Vi ho trasmesso

quello che a mia volta ho ricevuto” (1Cor 15,1).

Lei, se richiesto, impartirebbe simili benedizioni?

Non lo farei. Per molti motivi, alcuni dei quali ho brevemente esposto qui. In particolare,
vorrei indicarne uno che mi sembra possa essere compreso facilmente: non lo farei per
rispetto delle stesse persone interessate. Questa risposta pero non basta. Mi pare che,
facendo proprio tesoro di un'istanza caratterizzante il documento Fiducia supplicans, si
debba lavorare in prospettiva per sviluppare un’autentica pastorale per queste persone.
A questo riguardo mi preme dire quanto segue: I'incontro pastorale di un vescovo o di
un sacerdote con queste persone deve essere un incontro nella carita e nella verita, un
incontro cristiano, cioe rivolto all'ascolto e all'accoglienza della Parola di Dio, nella
consapevolezza da parte di tutti che solo essa ha il potere di delineare il vero bene per
le persone e per la Chiesa. Ma per far questo bisogna che chi chiede la benedizione non
sia mosso da desideri di rivendicazione ma da un sincero proposito di conversione;
d’altra parte, chi impartisce la benedizione non sia guidato da facili buonismi, ma da una
onesta volonta di guidare le persone al loro vero bene spirituale. Solo cosi I'incontro puo
partire con il piede giusto ed essere vero, serio, maturo e liberante per tutti. La Parola di
Dio purifica, libera e salva, ma evidentemente e una Parola esigente, perché l'incontro

deve servire sempre e solo a ricercare, ad ascoltare, a fare propria la volonta di Dio.



