
mariologia

Corredentrice per partecipazione, il principio

dimenticato

ECCLESIA 09_12_2025

Luisella 

Scrosati

È possibile trovare il filo conduttore teoretico che ha portato il Dicastero per la Dottrina

della Fede, nella Nota Mater Populi Fidelis, ad assumere una posizione disarmonica

rispetto allo sviluppo del Magistero ordinario dei papi sulla corredenzione e mediazione

di Maria Santissima? Bisogna sempre evitare di forzare la mano in questi tentativi di 

reductio ad unum;

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


eppure, anche alla luce delle importanti osservazioni sollevate dal documento della 

International Marian Association, sembra che il fil rouge possa essere ritrovato in una

concezione insufficiente del principio della partecipazione.

San Tommaso d’Aquino, in un opuscolo filosofico piuttosto tecnico, spiega cosi 

la partecipazione: «Quando un ente riceve in maniera parziale ciò che appartiene ad

altri in maniera totale, si dice che ne è partecipe» (Commento al De Hedbomadibus, 2, 24).

Possiamo esemplificare in questo modo: essendo Dio l’essere per essenza, l’Ipsum Esse 

subsistens, solo in lui troviamo ogni perfezione al massimo grado, essendo l’essere il

principio di ogni perfezione; invece, ogni ente creato, per il fatto che non è l’essere, ma

riceve l’essere, ha dunque l’essere (e ogni sua perfezione) in modo partecipato. E così di

ogni perfezione possiamo dire che essa si trova assolutamente solo in Dio, mentre nelle

creature si trova in modo partecipato. Dio, per esempio, non è buono, ma è il bene,

mentre invece le creature sono buone; Dio non è bello, ma è la bellezza, mentre le

creature sono belle, ciascuna secondo la propria “misura”.

La partecipazione così intesa è anche principio della causalità: il partecipante si

trova in dipendenza causale dal partecipato, e quest’ultimo metafisicamente eccede gli

enti che partecipano. Tradotto: le creature dipendono dal loro Creatore e quest’ultimo si

eleva al di sopra di esse con uno “stacco metafisico” incolmabile, perché Dio è l’essere

stesso, mentre le creature – ogni creatura – ricevono l’essere secondo una “misura”. Si

perdonerà l’eccessivo indugiare in tecnicismi filosofici, ma il punto è di estrema

importanza, perché quanto detto comporta non solo la distanza metafisica tra Dio e le

creature, ma anche il fatto che ogni perfezione che è nelle creature è partecipata e

causata da Dio; così che non vi è perfezione creaturale che non canti la gloria di Dio,

poiché da Dio deriva, da Dio dipende e sussiste, a motivo della sua permanente azione

causale sulle creature.

Tutta la creazione è dunque come una cascata di perfezioni partecipate, da una

massimo ad un minimo di intensità. Ma anche l’ordine soprannaturale risponde alla

stessa logica partecipativa: Dio partecipa la sua stessa vita divina agli angeli e agli

uomini, i quali la ricevono secondo una misura propria.

Ora, questa premessa già da sola scioglie ogni obiezione relativa alla possibilità che le

perfezioni naturali e soprannaturali di una creatura, per quanto grandi, possano togliere

qualcosa a Dio o possano essere pensate come “parallele” a quelle divine. Nell’ordine

creato, al contrario, ogni perfezione naturale e soprannaturale, non può far altro che

esprimere la grandezza e la liberalità di Dio, appunto perché ogni perfezione che in Dio

https://lanuovabq.it/it/maria-corredentrice-tutti-gli-errori-della-nota-vaticana


è presente in modo assoluto e totale è da lui partecipata alla creatura.

La gloria di Dio risuona dunque metafisicamente in tutta la creazione, e

nell’ordine della grazia in ogni angelo e uomo che hanno accolto la vita divina in sé. Il

capolavoro dei capolavori di Dio sta nel fatto che Egli non solo partecipi l’essere, le

perfezioni e la sua vita divina, ma anche la propria causalità; è questa una verità che si

vede chiaramente nell’ordine che Dio ha stabilito per la trasmissione della vita naturale,

dove il maschio e la femmina, l’uomo e la donna sono vere cause generative. Che Dio

abbia reso le sue creature capaci di questa causalità è il segno della sua onnipotenza e

del suo desiderio di nobilitare le sue creature, ciascuna nel proprio ordine, rendendole

capaci non solo di ricevere, ma anche di causare. Anche questa capacità di essere causa

di bene, a tutti i livelli, è ricevuta da Dio ed è anch’essa una manifestazione caratteristica

e superiore della sua gloria e della sua grandezza. Per essere più semplici: è più lodevole

un maestro che dai suoi discenti abbia saputo trarre dei maestri, piuttosto che un

maestro che abbia semplicemente comunicato la propria scienza.

Abbiamo detto che, nell’ordine della grazia, Dio partecipa e dunque causa delle 

perfezioni secondo modalità e misure differenti; ma c’è di più: egli manifesta la sua

bontà onnipotente facendo in modo che la creazione stessa partecipi della sua causalità,

anche nell’ordine soprannaturale. È così che la creazione materiale diviene segno

efficace della grazia in alcuni sacramenti, che degli uomini vengono associati al

sacerdozio di Cristo per dispensare la parola e i sacramenti, che i cristiani possono

meritare per sé e per altri numerose grazie. Dio dunque non solo partecipa la sua vita

divina e ogni grazia, ma associa a Sé delle creature perché partecipino della sua

causalità soprannaturale. Si tratta dunque di una vera causalità, ma di una causalità

partecipata e partecipata secondo la misura stabilita da Dio.

Tutta la questione legata alla cooperazione di Maria Santissima alla Redenzione

oggettiva e soggettiva, ossia alla sua partecipazione nell’acquisto dei frutti della

Redenzione (corredenzione) e alla loro dispensazione (mediazione), si può cogliere

appieno solo alla luce di un’adeguata comprensione dei principi di partecipazione e

causalità. Affermare, come una sana teologia e il Magistero dei papi hanno sempre

fatto, che Maria ha partecipato in modo attivo e immediato alla Redenzione operata dal

Figlio e partecipa alla sua distribuzione delle grazie, equivale a dire che il Figlio ha

partecipato alla Madre la sua causalità redentiva; non solo l’ha redenta in quel modo

unico che confessiamo nel dogma dell’Immacolata Concezione, ma ha anche condiviso

con lei la vis redentiva, associandola a Sé. Proprio in forza del principio di

partecipazione, tutta l’opera corredentrice e mediatrice di Maria non può che essere



radicata in Cristo, dipendere da Cristo e glorificare Cristo. Ecco perché il titolo di

corredentrice risalta come particolarmente adeguato, perché il prefisso esprime che la

sua capacità redentiva è sì in lei, ma non da lei, bensì è partecipata; che la sua causalità

nella Redenzione è reale, ma, essendo partecipata, è secondaria, ossia dipende

radicalmente dalla causa primaria, che è Cristo.

Nell’ottica della partecipazione, qualsiasi rischio di pensare ad una redentrice 

parallela a Cristo semplicemente si scioglie come la neve al sole. È altresì opportuno

cogliere la convenienza sotto questo aspetto di questa scelta della Trinità di unire una

creatura all’opera redentrice del Figlio incarnato. Nella visione dell’ordine della grazia

come di una cascata di perfezioni partecipate (analogamente all’ordine naturale),

secondo gradi differenti, se Maria non fosse stata voluta così, potremmo dire che

mancherebbe un grado di perfezione massima nel mondo delle persone umane. Perché

Cristo ha sì nobilitato l’umanità unendola ipostaticamente alla sua divinità, così che non

si possa pensare nulla di più elevato per essa; ma resta pur sempre vero che in Cristo

non abbiamo una persona umana, perché la natura umana è assunta dalla Persona del

Verbo. È dunque conveniente e fonte di gratitudine e meraviglia che Dio abbia deciso di

nobilitare ulteriormente la natura umana in una persona “solamente” umana, quella di

Maria Santissima, partecipandole la sua causalità redentiva.

È questo il respiro ampio da cogliere e comunicare allorché ci si accosta al mistero

della corredenzione e mediazione di Maria. In questa prospettiva, si abbandonano

definitivamente le strettezze di una teologia asserragliata in modo simil protestante sul

principio del “solus Christus”, la quale non si avvede che è proprio una delle grandezze di

Cristo di aver partecipato a sua Madre la sua causalità redentiva. Ancora una volta la

Chiesa saprà uscire dalla stretta di un aut-aut (o Cristo o Maria), per aprire l’orizzonte di

un et-et che magnificherà il Signore per le grandi cose fatte nella Vergine Maria.


