
il libro

Comunione sulle mani, l'abuso che da eccezione

divenne regola

ECCLESIA 20_01_2026

Stefano 

Chiappalone

Nell’aprile 2025 mons. Bruno Forte, vescovo di Chieti, balzò agli onori della cronaca (e

della Bussola) per aver rimproverato alcuni fedeli “colpevoli” di aver voluto ricevere la

Comunione direttamente sulla lingua (norma universale in tutta la Chiesa da ben oltre

un millennio) invece che sulle mani (come imposto in numerose diocesi nell’era

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone
https://lanuovabq.it/it/chieti-e-non-ti-sara-dato-forte-nega-la-comunione-in-bocca


pandemica e tuttora in quella teatina). Un casus belli peraltro provvidenziale nella

misura in cui offre lo spunto per approfondire ulteriormente la questione con l'aiuto di

Luisella Scrosati e mons. Nicola Bux, autori del volume Il cibo dei serafini. Comunione 

sulla mano sì o no?, edito da Omni Die nella collana I Libri della Bussola.

Inizialmente concesso solo ad alcune conferenze episcopali, l’attuale uso di

amministrare la Comunione sulle mani dei fedeli resta pur sempre un indulto, ovvero

una eccezione rispetto alla norma universale di ricevere la Comunione direttamente

sulla lingua (norma quasi dimenticata, soprattutto dopo il 2020). Come vedremo è la

storia di un abuso sanato e poi diffuso a macchia d’olio, fondendo le istanze di una

malintesa innovazione con il mito archeologista di un ritorno alla prassi dei primi secoli.

In realtà, i Padri della Chiesa non promuovono, ma semplicemente attestano l’unica

modalità che conoscevano e peraltro in maniera ben diversa dall’attuale. Per

quell'epoca sarebbe infatti più corretto parlare non di Comunione sulla mano, ma sul

palmo, «perché il fedele si abbassava verso le mani, facendo così un profondo inchino, e

assumeva il Pane eucaristico direttamente dal palmo della mano destra, come conferma

anche Teodoro di Mopsuestia». Anche senza scomodare le abluzioni e l’uso di lini

menzionati negli studi di Josef Andreas Jungmann, ci si comunicava in modo ben diverso

e con tutt’altra riverenza rispetto all’attuale prassi di “afferrare” l’Ostia santa in modo

non dissimile da un biscotto e magari senza neanche far caso alla possibile caduta di

frammenti – che sono Corpo di Cristo quanto l’intera particola!

La “Comunione sulle mani” così come si è diffusa a partire dagli anni post-

conciliari non è affatto un ritorno ai primi secoli: «mentre i Padri cercavano di

limitare la possibile dispersione di frammenti rispetto a un rito in uso, i promotori della

nuova versione hanno fatto esattamente il contrario, introducendo un cambiamento

rispetto ad un rito che praticamente aveva azzerato questo rischio (...) perfettamente in

sintonia con il desiderio dei Padri, con un altro che non solo pone nuovamente i

problemi dei primi secoli, ma che vi ha anche apportato modifiche peggiorative». L’uso

attuale costituisce semmai l’esatto contrario della mens dei Padri, tutta tesa a evitare

dispersioni e profanazioni del Corpo di Cristo. Il problema fu infine risolto

amministrando l'Eucaristia direttamente sulla lingua dei fedeli, modalità comunque già

attestata dall’epoca di san Gregorio Magno (nonché, dal IX secolo, con «l’uso della

particola sottile», meno soggetta a dispersioni rispetto al pane lievitato). Tale

cambiamento offre «un esempio cristallino di una vera comprensione della Tradizione e

di quelle riforme che da questa comprensione derivano», in quanto «più conforme alle

esigenze della realtà sacramentale» e non in nome di «ideologie che si fanno strada

https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/il-cibo-dei-serafini-comunione-sulla-mano-si-o-no


tramite abusi, poi in qualche modo “condonati”».

A ridosso del Vaticano II, che non menzionava nessuna riforma sul modo di

amministrare la Comunione, e men che meno auspicava di amministrarla sulle mani,

quest’uso venne radicandosi in alcune regioni e, guarda caso, proprio quelle più sensibili

alle sirene del cosiddetto “Catechismo olandese”, foriero di gravi errori dottrinali anche

sulla Presenza reale di Cristo nell’Eucaristia. Da Roma si ribadì il divieto e tuttavia per

aggirare la disobbedienza si scelse di “sanarla”, ma solo per quelle determinate regioni.

È la vana illusione di arginare un fenomeno ponendo dei paletti che vengono

immancabilmente travolti: le concessioni infatti si moltiplicarono anche laddove

quest’uso non c’era e la Comunione sulle mani si estese pressoché in tutto l’orbe tra gli

anni Sessanta e gli anni Novanta.

Per esempio, fino al 1996 l’Argentina era uno dei pochi Paesi a non averla

introdotta e quando questo avvenne l’allora vescovo di San Luis, mons. Juan Rodolfo

Laise, decise di non avvalersene. Decisione «interpretata da molti come una rottura

dell’unità dell’episcopato», ma in realtà approvata dai dicasteri romani con i quali si era

consultato. Semplicemente nella sua diocesi vigeva la norma universale, senza eccezioni

(che altrove sono divenute la regola). Alla questione mons. Laise consacrò un

approfondito studio («probabilmente il primo»), che «approfondisce gli aspetti storici,

canonici e teologici di tale modalità di ricevere la Comunione e la sua influenza sulla

devozione e sulla vita spirituale dei fedeli», nonché la genesi di «una disobbedienza

legittimata».

La sospensione di nuovi indulti fu tentata da san Paolo VI e poi da san Giovanni 

Paolo II, entrambi personalmente contrari a questo uso-abuso, ma nell’uno e nell’altro

caso le richieste papali caddero nel vuoto. Al secondo si mise di traverso mons. Luigi

Bettazzi (all’epoca vescovo di Ivrea) che nel 1984 obiettò al Papa: «Non mi sembra giusto

utilizzare in tal modo la Vostra autorità» (cioè per vietare la Comunione sulle mani, che

infatti fu introdotta anche in Italia cinque anni dopo). Benedetto XVI tentò la via

dell’esempio, reintroducendo «dal Corpus Domini 2008, la somministrazione

esclusivamente sulla lingua della Santa Comunione, nella liturgia papale», e per di più in

ginocchio. Un segno che il Papa stesso indicò come «un punto esclamativo circa la

Presenza reale», come a dire: «Qui c’è Lui, è di fronte a Lui che cadiamo in ginocchio».

Eppure, si obietta «non sarebbe meglio orientare gli sforzi su qualcosa di più 

sostanziale della modalità di ricevere la Comunione?»: domanda apparentemente

ragionevole e mossa dalla preoccupazione che l’accento sulla forma faccia dimenticare

la sostanza. E invece occorre riscoprire anche i segni concreti, perché proprio «un’enfasi



unilaterale sull’interiorità (...) ha contribuito a distruggere non solo le forme esterne, ma

ha di fatto corroso anche l’interiorità dei cristiani. I quali, sacrificando atti, gesti, segni

conformi alla fede cattolica, hanno iniziato a credere per come vivono». Ecco perché

anche il modo concreto di amministrare e  ricevere il Corpo di Cristo non è indifferente,

nella misura in cui esprime (o al contrario affievolisce) la fede e l’adorazione verso il

Santissimo Sacramento. Per non correre il rischio di scambiarlo per cibo comune,

dimenticando che è «il cibo dei serafini».

Per acquistare Il cibo dei serafini. Comunione sulla mano sì o no?, di Luisella 

Scrosati e mons. Nicola Bux, CLICCA QUI

https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/il-cibo-dei-serafini-comunione-sulla-mano-si-o-no

