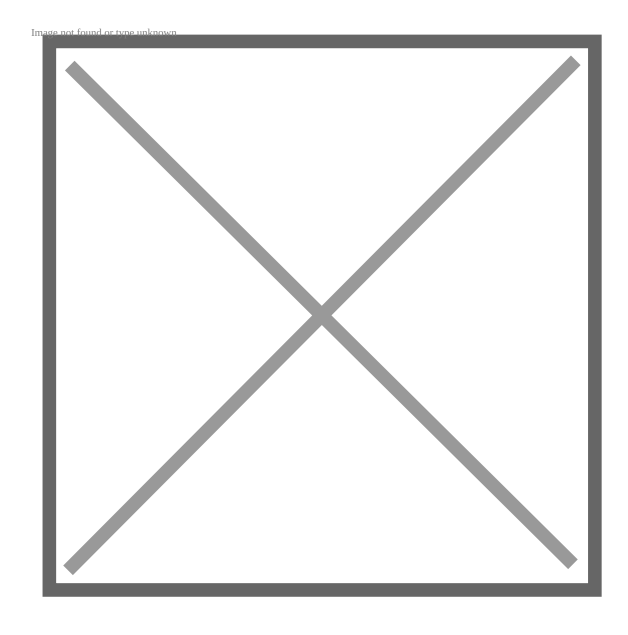


**VERSO IL SINODO** 

## Bloch, padre del paradigma amazzonico

**DOTTRINA SOCIALE** 

06\_09\_2019



Più si esaminano i contenuti del *paradigma amazzonico* che andrà in onda al sinodo sull'Amazzonia il 5 ottobre prossimo e più ci si rende conto che esso viene da lontano e ha origine in Europa e non in America latina. Nel precedente blog abbiamo esaminato il ruolo del teologo Leonardo Boff nel far coincidere liberazione sociale e liberazione ecologica, teologia della liberazione ed eco-spiritualità, rivoluzione sociale e naturalismo post-religioso. Ne sono emersi due aspetti di fondamentale importanza per il *paradigma amazzonico*: il primo è che la natura (l'ambiente, il cosmo) va intesa come autocosciente creatività evolutiva e non come semplice materia, il secondo è che ciò conduce *oltre le religioni*, alla venerazione della Grande Energia, vero e proprio nucleo intimo di tutte le religioni. A ciò conduce l'adesione alla cultura indigena e animista che prima di tagliare un tronco chiede perdono all'albero. Ora, questi due elementi del *paradigma amazzonico* hanno origine in Europa e non nel subcontinente latinoamericano ed è possibile costruire la loro genealogia.

La venerazione della Madre Terra e un rapporto di cordiale di fratellanza con tutte le cose, che secondo il *paradigma amazzonico* sarebbe il merito della cultura indigena, rappresenterebbe la confluenza post-religiosa di tutte le fedi in una indistinta religione universale. Hegel, il maggiore filosofo della modernità, aveva fornito il format di questo quadro: le religioni sono un involucro mitico con al loro interno un contenuto non religioso. Tolto il velo mitizzante, tutte le religioni dicono la stessa cosa, rivelando una comune essenza non-religiosa e post-religiosa, ossia atea. Le religioni, ricondotte al loro nucleo non religioso, inevitabilmente si suicidano nell'ateismo. Il paradigma amazzonico era in fondo già contenuto nel format hegeliano.

**Questo format ha influito sulla teologia contemporanea** latinoamericana e non solo, tramite la mediazione del filosofo marxista della Germania orientale Ernst Bloch. Seppure a distanza egli è tra i Padri del *paradigma amazzonico*.

Che il nucleo del cristianesimo sia l'ateismo nel quale esso necessariamente si estinguerà liberandosi dal velo mitico, egli lo ha illustrato nel famoso *Ateismo nel cristianesimo* del 1968, che ha influito enormemente sulla teologia cattolica rivoluzionaria. Che il dinamismo, la tensione al futuro, l'utopia concreta abbiano un carattere ontologico per cui tutta la realtà, anche quella naturale, è autocoscienza evolutiva, lo ha sostenuto ne *Il principio speranza*. Non va però dimenticato un suo libretto del 1963 dal titolo *Avicenna e la sinistra aristotelica*, molto istruttivo per il nostro argomento. Qui egli contrappone appunto una sinistra aristotelica iniziata con Avicenna (e Averroé) ad una destra aristotelica che fa capo a san Tommaso D'Aquino.

In cosa consiste il pensiero della sinistra aristotelica? Perché è chiamata sinistra? Cosa c'entra con il paradigma amazzonico e con l'identificazione tra liberazione politica ed eco-spiritualità? A torto, ma in modo efficace, Bloch attribuisce ad Avicenna una concezione della materia non solo come passività ma soprattutto come attività. Si tratterebbe della svolta naturalistica che condurrà a Bruno, Spinoza e Faust: "la materia dotata di forma efficiente, eternamente agitata e uniformemente viva, totalità vivente fecondante e fecondata, gravida dell'autogenerazione". La materia è lo stesso soggetto che racchiude in sé la possibilità di generare se stesso, è "originaria e increata dall'eternità". Mentre nella sinistra aristotelica avremmo la "materia che si plasma da sé", nella destra tomista avremmo il "teismo completamente trascendente dello Spirito". La sinistra aristotelica è quindi sovversiva perché mette in primo piano la vita terrena e il continuo cambiamento, la destra invece spiega il mondo a partire dalla trascendenza da cui dipende il suo ordine immutabile.

Il naturalismo della sinistra aristotelica permette di accedere ad una morale "posta al di sopra di tutte le religioni", oltre la religione e oltre le religioni. L'essenza della religione è il suo nucleo non religioso, una morale naturale come "contenuto di ogni religione futura, di ogni possibile religione universale". "L'essenza della religione non risiede nell'adesione ai singoli dogmi, ma nel sentimento umano e nella pratica che ne deriva".

Il paradigma amazzonico realizza a suo modo le implicazioni del quadro tracciato da Bloch. C'è l'adesione ad un naturalismo orizzontale, c'è il superamento della religione cristiana in una religione universale della Madre Terra, c'è la nascita di un'eco-spiritualità dopo e senza le religioni, c'è la negazione di un ordine a fondamento trascendente che assume anche il significato di rivoluzione politica.