LA NUOVA

¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 186 - 1l supplemento

Altari antichi verso il popolo? L'errata

interpretazione di NuBbaum

Luisella
Scrosati

Una costante delle rivoluzioni in ambito liturgico & l'incontro tra novita e antichita, la

convergenza tra progressismo e archeologismo. Nel recente libro dedicato alla pratica

della Comunione sulla mano, // cibo dei Serafini. Comunione sulla mano, si o no?, si &


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/il-cibo-dei-serafini-comunione-sulla-mano-si-o-no

cercato di mostrare come questo fenomeno si sia concretizzato proprio fraintendendo il
senso delle fonti antiche, interpretate alla luce di convinzioni ideologiche del tutto
estranee a quel contesto, con il risultato di una nuova forma rituale, che ben poco ha a
che vedere con la Chiesa dei primi secoli, mentre molto ha a che fare con idee

eterodosse piu moderne.

Qualcosa di analogo & accaduto anche per I'orientamento della preghiera e
degli edifici sacri. A dare man forte a questo fraintendimento & stato un grande
studioso, Karl Otto Nul3baum (1923-1999), professore ordinario di Liturgia all'Universita
di Bonn e autore di un libro in due volumi, di grande erudizione, pubblicato nel 1965,
Der Standort des Liturgen am christlichen Altar vor dem Jahre 1000. Eine archéologische und
liturgiegeschichtliche Untersuchung (La posizione del celebrante all'altare cristiano prima

dell'anno 1000. Un'indagine archeologica e storico-liturgica).

NuBBbaum riconosceva che le prime chiese cristiane erano costruite sull'asse
est-ovest, con I'abside o con la facciata rivolte a oriente, ma arrivava all'incredibile
conclusione che «quando comparvero gli edifici cultuali propriamente detti, non vi erano
delle regole precise che fissavano da che parte dell'altare dovesse mettersi il celebrante.
Egli poteva rimanere sia davanti sia dietro l'altare». In pratica, per lo studioso tedesco,
I'orientamento pressoché universale delle chiese non indicava necessariamente un
orientamento altrettanto universale della preghiera e, dunque, della collocazione del
celebrante (Liturgen), il quale poteva liberamente collocarsi di fronte o dietro all'altare,
guardando sia verso oriente che verso occidente. Secondo il teologo tedesco, quando
I'abside era posta ad oriente, il sacerdote poteva celebrare sia verso il popolo che verso
est; invece, quando era l'ingresso ad essere rivolto ad est, allora il sacerdote era
sempre rivolto verso il popolo, con l'altare interposto tra il Liturgen e 'assemblea. Fu
soltanto a partire dal VI secolo che le cose mutarono e il sacerdote fini per ritrovarsi tra

I'altare e I'assemblea, rivolto verso I'abside.

Recensendo il libro di NuBbaum sulla rivista della Facolta di teologia dell'Universita di
Innsbruck, Zeitschrift fiir katholische Theologie (n. 88, 1996), un altro grande esperto di
storia della liturgia, il tirolese Josef Andreas Jungmann, membro della Commissione
liturgica durante il Concilio Vaticano Il, non ebbe remore a dichiarare che
«I'affermazione, spesso ripetuta, che l'altare paleocristiano presupponesse di regola il

fatto di volgersi verso il popolo risulta una leggenda». Una stroncatura.

In effetti, NuBbaum non concludeva a favore di celebrazioni verso il popolo sulla
base di dati archeologici o scritti inequivocabili, ma in virtu di interpretazioni piu che

opinabili di alcuni di questi dati. Per esempio, I'esistenza della cattedra e dei gradini per



il presbiterio nell’abside sarebbero per lui la prova della celebrazione versus populum;
ma questa collocazione, , fornisce indicazioni sulla prima
parte della Divina Liturgia, dedicata al canto e all'ascolto della Parola di Dio, che avveniva
da un ambone posto solitamente tra la navata e il presbiterio, ma non testimonia nulla
relativamente alla liturgia propriamente sacrificale. Altro esempio di libera
interpretazione: egli riteneva che la chiesa di Kalat Siman, costruita sul luogo in cui visse
san Simeone Stilita, a 30 chilometri da Aleppo, fosse un esempio di celebrazione verso il
popolo, sebbene i resti archeologici non consentano di collocare con esattezza l'altare e
sebbene le ipotesi piu probabili collochino I'altare molto addossato alla parete absidale,
cosi da suggerire che il celebrante dovesse per forza collocarsi sul versante ovest

dell'altare, guardando cosi a est.

E piuttosto evidente che, nellinterpretazione dei dati archeologici offerta da
NulBbaum, sia in gioco una forte componente pregiudiziale, che tra l'altro offuscava ai
suoi occhi le numerose testimonianze scritte in base alle quali 'orientamento della
preghiera era un dato assodato, persino attribuito all'insegnamento degli stessi Apostoli.
Basti pensare alla sua lettura della presenza dei resti di due chiese ad Abu Mena, in
Egitto: sebbene entrambe le chiese presentino I'abside ad est, egli riteneva, senza prove
fondate, che in una si celebrasse verso oriente e nell'altra verso occidente. O
all'interpretazione del fatto che I'orientamento delle chiese, in particolare le basiliche a
Roma e nell’Africa del nord, con la facciata verso est, deponesse per una celebrazione

verso il popolo.

Ma qual era questo pregiudizio? «La giustificazione logica addotta da NulZbaum per
dare sistematicamente priorita nella sua teoria alla celebrazione versus populum é che si
trattasse della forma originale dell’Eucaristia. NuBbaum ritiene che i primi cristiani
partecipassero alla Liturgia della Parola nel tempio, ma che celebrassero il banchetto
eucaristico nelle loro case. Quando infine le due forme di culto vennero unite, era
usuale che chi presiedeva fosse dietro la mensa sacra, rivolto verso le persone come
I'oratore di fronte a un'assemblea» (Uwe M. Lang, Rivolti al Signore. L'orientamento nella
preghiera liturgica, 2006, p. 45). E cosi ritorniamo da dove questa nostra indagine era
partita: il mito della chiesa domestica (qui) e delle tavole come mense comuni (qui, e
). | primi cristiani, una volta avuti dei luoghi di culto, avrebbero celebrato verso il
popolo, perché I'Eucaristia era stata celebrata nelle case come pasto fraterno nella
memoria del Signore. Il comando del Signore nell’'Ultima Cena - «fate questo in memoria
di me» - sarebbe stato inteso come il perpetuarsi del modello conviviale, nel quale
owviamente tutti i commensali si porgono il volto. Solo in un secondo momento, quando

al modello conviviale si venne ad affiancare, per poi prevalere, il modello sacrificale, il


https://lanuovabq.it/it/lorientamento-delle-chiese-antiche
https://lanuovabq.it/it/il-mito-delle-chiese-domestiche
https://lanuovabq.it/it/mensa-del-signore-e-altare-sacro-la-specificita-cristiana
https://lanuovabq.it/it/laltare-dei-cristiani-gli-scritti-di-ignazio-di-antiochia-e-clemente
https://lanuovabq.it/it/il-mosaico-di-megiddo-testimonianza-sullaltare-cristiano

celebrante aveva finito per dare le spalle al popolo.

Il problema di questa interpretazione e che essa, per quanto ormai assai diffusa
nellimmaginario comune, non poggia su solide testimonianze; le quali depongono
invece per una comprensione dell'Eucaristia come sacrificio (e quindi anche come pasto
sacrificale) fin dal principio, testimoniano di edifici dedicati al culto e non di comuni sale
da pranzo, e di veri e propri altari e non di tavole da pranzo. Cosi come ci sono una
grande quantita di prove che confermano che l'orientamento della preghiera della
Chiesa fin dai primi secoli era verso oriente e non era affatto “libera”. Le eccezioni, come
avremo modo di considerare, trovano spiegazioni fattuali, dovute a precise circostanze,

che non hanno nulla a che vedere con una celebrazione verso il popolo.



