
Ora di dottrina / 186 – Il supplemento

Altari antichi verso il popolo? L’errata

interpretazione di Nußbaum

CATECHISMO 30_11_2025

Luisella 

Scrosati

Una costante delle rivoluzioni in ambito liturgico è l’incontro tra novità e antichità, la

convergenza tra progressismo e archeologismo. Nel recente libro dedicato alla pratica

della Comunione sulla mano, Il cibo dei Serafini. Comunione sulla mano, sì o no?, si è

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/il-cibo-dei-serafini-comunione-sulla-mano-si-o-no


cercato di mostrare come questo fenomeno si sia concretizzato proprio fraintendendo il

senso delle fonti antiche, interpretate alla luce di convinzioni ideologiche del tutto

estranee a quel contesto, con il risultato di una nuova forma rituale, che ben poco ha a

che vedere con la Chiesa dei primi secoli, mentre molto ha a che fare con idee

eterodosse più moderne.

Qualcosa di analogo è accaduto anche per l’orientamento della preghiera e 

degli edifici sacri. A dare man forte a questo fraintendimento è stato un grande

studioso, Karl Otto Nußbaum (1923-1999), professore ordinario di Liturgia all’Università

di Bonn e autore di un libro in due volumi, di grande erudizione, pubblicato nel 1965, 

Der Standort des Liturgen am christlichen Altar vor dem Jahre 1000. Eine archäologische und 

liturgiegeschichtliche Untersuchung (La posizione del celebrante all’altare cristiano prima

dell’anno 1000. Un’indagine archeologica e storico-liturgica).

Nußbaum riconosceva che le prime chiese cristiane erano costruite sull’asse 

est-ovest, con l’abside o con la facciata rivolte a oriente, ma arrivava all’incredibile

conclusione che «quando comparvero gli edifici cultuali propriamente detti, non vi erano

delle regole precise che fissavano da che parte dell’altare dovesse mettersi il celebrante.

Egli poteva rimanere sia davanti sia dietro l’altare». In pratica, per lo studioso tedesco,

l’orientamento pressoché universale delle chiese non indicava necessariamente un

orientamento altrettanto universale della preghiera e, dunque, della collocazione del

celebrante (Liturgen), il quale poteva liberamente collocarsi di fronte o dietro all’altare,

guardando sia verso oriente che verso occidente. Secondo il teologo tedesco, quando

l’abside era posta ad oriente, il sacerdote poteva celebrare sia verso il popolo che verso

est;  invece,  quando era l’ingresso ad essere rivolto ad est, allora il sacerdote era

sempre rivolto verso il popolo, con l’altare interposto tra il Liturgen e l’assemblea. Fu

soltanto a partire dal VI secolo che le cose mutarono e il sacerdote finì per ritrovarsi tra

l’altare e l’assemblea, rivolto verso l’abside.

Recensendo il libro di Nußbaum sulla rivista della Facoltà di teologia dell’Università di

Innsbruck, Zeitschrift für katholische Theologie (n. 88, 1996), un altro grande esperto di

storia della liturgia, il tirolese Josef Andreas Jungmann, membro della Commissione

liturgica durante il Concilio Vaticano II, non ebbe remore a dichiarare che

«l’affermazione, spesso ripetuta, che l’altare paleocristiano presupponesse di regola il

fatto di volgersi verso il popolo risulta una leggenda». Una stroncatura.

In effetti, Nußbaum non concludeva a favore di celebrazioni verso il popolo sulla

base di dati archeologici o scritti inequivocabili, ma in virtù di interpretazioni più che

opinabili di alcuni di questi dati. Per esempio, l’esistenza della cattedra e dei gradini per



il presbiterio nell’abside sarebbero per lui la prova della celebrazione versus populum;

ma questa collocazione, come abbiamo già spiegato, fornisce indicazioni sulla prima

parte della Divina Liturgia, dedicata al canto e all’ascolto della Parola di Dio, che avveniva

da un ambone posto solitamente tra la navata e il presbiterio, ma non testimonia nulla

relativamente alla liturgia propriamente sacrificale. Altro esempio di libera

interpretazione: egli riteneva che la chiesa di Kalat Siman, costruita sul luogo in cui visse

san Simeone Stilita, a 30 chilometri da Aleppo, fosse un esempio di celebrazione verso il

popolo, sebbene i resti archeologici non consentano di collocare con esattezza l’altare e

sebbene le ipotesi più probabili collochino l’altare molto addossato alla parete absidale,

così da suggerire che il celebrante dovesse per forza collocarsi sul versante ovest

dell’altare, guardando così a est.

È piuttosto evidente che, nell’interpretazione dei dati archeologici offerta da

Nußbaum, sia in gioco una forte componente pregiudiziale, che tra l’altro offuscava ai

suoi occhi le numerose testimonianze scritte in base alle quali l’orientamento della

preghiera era un dato assodato, persino attribuito all’insegnamento degli stessi Apostoli.

Basti pensare alla sua lettura della presenza dei resti di due chiese ad Abu Mena, in

Egitto: sebbene entrambe le chiese presentino l’abside ad est, egli riteneva, senza prove

fondate, che in una si celebrasse verso oriente e nell’altra verso occidente. O

all’interpretazione del fatto che l’orientamento delle chiese, in particolare le basiliche a

Roma e nell’Africa del nord, con la facciata verso est, deponesse per una celebrazione

verso il popolo.

Ma qual era questo pregiudizio? «La giustificazione logica addotta da Nußbaum per

dare sistematicamente priorità nella sua teoria alla celebrazione versus populum è che si

trattasse della forma originale dell’Eucaristia. Nußbaum ritiene che i primi cristiani

partecipassero alla Liturgia della Parola nel tempio, ma che celebrassero il banchetto

eucaristico nelle loro case. Quando infine le due forme di culto vennero unite, era

usuale che chi presiedeva fosse dietro la mensa sacra, rivolto verso le persone come

l’oratore di fronte a un’assemblea» (Uwe M. Lang, Rivolti al Signore. L’orientamento nella 

preghiera liturgica, 2006, p. 45). E così ritorniamo da dove questa nostra indagine era

partita: il mito della chiesa domestica (qui) e delle tavole come mense comuni (qui, qui e 

qui). I primi cristiani, una volta avuti dei luoghi di culto, avrebbero celebrato verso il

popolo, perché l’Eucaristia era stata celebrata nelle case come pasto fraterno nella

memoria del Signore. Il comando del Signore nell’Ultima Cena – «fate questo in memoria

di me» – sarebbe stato inteso come il perpetuarsi del modello conviviale, nel quale

ovviamente tutti i commensali si porgono il volto. Solo in un secondo momento, quando

al modello conviviale si venne ad affiancare, per poi prevalere, il modello sacrificale, il

https://lanuovabq.it/it/lorientamento-delle-chiese-antiche
https://lanuovabq.it/it/il-mito-delle-chiese-domestiche
https://lanuovabq.it/it/mensa-del-signore-e-altare-sacro-la-specificita-cristiana
https://lanuovabq.it/it/laltare-dei-cristiani-gli-scritti-di-ignazio-di-antiochia-e-clemente
https://lanuovabq.it/it/il-mosaico-di-megiddo-testimonianza-sullaltare-cristiano


celebrante aveva finito per dare le spalle al popolo.

Il problema di questa interpretazione è che essa, per quanto ormai assai diffusa

nell’immaginario comune, non poggia su solide testimonianze; le quali depongono

invece per una comprensione dell’Eucaristia come sacrificio (e quindi anche come pasto

sacrificale) fin dal principio, testimoniano di edifici dedicati al culto e non di comuni sale

da pranzo, e di veri e propri altari e non di tavole da pranzo. Così come ci sono una

grande quantità di prove che confermano che l’orientamento della preghiera della

Chiesa fin dai primi secoli era verso oriente e non era affatto “libera”. Le eccezioni, come

avremo modo di considerare, trovano spiegazioni fattuali, dovute a precise circostanze,

che non hanno nulla a che vedere con una celebrazione verso il popolo.


