
islam

All'università di Catanzaro apre la prima

moschea studentesca

ATTUALITà 29_10_2025

Lorenza 

Formicola

Al Policlinico universitario di Germaneto, tra i corridoi dell’Edificio delle Bioscienze, si

apre una porta che segna una storica novità per l’università italiana. L’Università Magna

Graecia di Catanzaro inaugura il primo spazio di culto islamico all’interno di un ateneo

pubblico del Paese. Il progetto nasce da una richiesta presentata nel 2024 da un gruppo

https://lanuovabq.it/it/attualita
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/lorenza-formicola
/it/lorenza-formicola
/it/lorenza-formicola


di studenti dell’Università Magna Graecia, approvata dagli organi accademici e

formalizzata con una convenzione firmata il 12 settembre 2025 tra il rettore Giovanni

Cuda e Antonio Carioti — nel frattempo diventato Antonio Omar dopo la conversione

all’islam — presidente e imam dell’associazione musulmana Dar Assalam OdV di

Catanzaro, ente iscritto al RUNTS, il Registro Unico Nazionale del Terzo Settore.

Si tratta di un comodato d’uso gratuito, circoscritto e regolato, ma dal valore simbolico

fortissimo: il primo spazio di culto islamico riconosciuto formalmente da un’università

pubblica italiana.  

Un gruppo di studenti si dispone in silenzio, le scarpe lasciate fuori dalla porta.

Il muezzin chiama alla preghiera. Ecco che a Catanzaro, si apre una pagina inedita: una

università pubblica destina metri quadrati al sermone del venerdì dell’imam, anziché

migliorare l’offerta formativa e i servizi per gli studenti italiani. L’accordo prevede la

possibilità di fermarsi per le cinque preghiere quotidiane (quindi il diritto di assentarsi

da lezioni o esami), il sermone del venerdì (Jumu’a) e le due principali festività islamiche,

Eid al-Fitr e Eid al-Adha. Lo spazio sarà gestito direttamente dalla Dar Assalam, che ne

curerà l’organizzazione. A guidarla  sarà proprio Omar Carioti, convertitosi all’islam

alcuni anni fa, accanto all’imam Khalid Elsheikh, riferimento della comunità locale. È

importante sottolineare che il sermone del venerdì, o Khutbah, non è equiparabile ad

una omelia, che circoscritta al contesto liturgico, afferisce alla parola di Dio. Il sermone

dell’imam — figura non regolamentata da alcuna autorità ufficiale — è un discorso più

ampio, che tocca temi sociali, civili e, in diversi contesti, anche politici.

Ed è, inoltre, significativo che tutto questo accada proprio a Catanzaro, dove la

comunità islamica è piccola, sebbene non piccolissima e certamente, a quanto pare, non

irrilevante. Nella provincia vivono circa 12.000 musulmani, di cui 2.000 nel capoluogo.

Provengono dal Marocco e dal Maghreb, ma anche da Bangladesh, Pakistan, Senegal,

Sudan, Iraq, Costa d’Avorio e altri Paesi. In tutta la Calabria, i musulmani sono 24.500,

pari all’1,72% della popolazione regionale. Eppure, da questa realtà minoritaria è partita

la spinta capace di ottenere, di fatto, una moschea all’interno di un’università per la

prima volta nella storia d’Italia. 

In Francia, nei primi anni Duemila, un gruppo musulmano aveva proposto di 

utilizzare le chiese cattoliche dismesse per la preghiera, nel tentativo di risolvere i

disagi delle celebrazioni in strada. In Italia, invece, il percorso ha preso un’altra

direzione: si è partiti dalle università.

Segno di un Paese che cambia, e va progressivamente islamizzandosi, dove la presenza

musulmana assume forme nuove e sempre più organizzate. Ad aprile, a Monfalcone, è

https://www.lexpress.fr/societe/religion/dalil-boubakeur-suggere-de-transformer-les-eglises-abandonnees-en-mosquees_1689618.html?utm_source


nata la prima lista elettorale islamica per le amministrative; in Campania, la candidata di

origini palestinesi Souzan Fatayer (Alleanza Verdi e Sinistra) è finita al centro di

polemiche per un video dai contenuti antisemiti; in Puglia, Jarban Bassem rappresenta

un altro volto emergente di una rappresentanza politica musulmana strutturata.

Tutto questo s’inserisce nel solco di un’azione più ampia, coerente con la 

strategia della Fratellanza Musulmana, la più grande confraternita islamista del

mondo, fondata nel 1928 in Egitto da Hassan al-Banna e oggi diffusa in oltre 70 Paesi.

Secondo l’economista egiziano Abdel-Khaliq Farooq, la Fratellanza gestirebbe ogni anno

fondi non dichiarati per un valore compreso tra 200 e 250 milioni di dollari, destinati a

finanziare una rete estesa di associazioni, scuole e ONG. Una di queste, la Islamic Relief

Worldwide, ha registrato 456 milioni di sterline di entrate in soli quattro anni. Per loro il

mondo delle scuole e quello accademico rappresentano un bacino di riferimento su cui

il movimento punta per rafforzare la propria presenza.

In Italia, diversi dossier indicano che l’organizzazione più influente del Paese, 

legata alla Fratellanza Musulmana, gestisce oltre 80 moschee e centinaia di sale di

preghiera con donazioni provenienti anche da Paesi del Golfo. Una rete che traduce il

Corano in italiano, organizza corsi, doposcuola e inventa strumenti per orientare i

modelli culturali. Non un movimento clandestino, ma un sistema diffuso e capillare, in

cui religione, identità e comunità si intrecciano.

Obiettivo della Fratellanza non è la rivoluzione, ma la trasformazione lenta, quasi

impercettibile, che passa attraverso i cuori e le menti. La sua forza non è nella

segretezza, ma in una ambiguità strategica: un linguaggio doppio, una presenza

discreta, una capacità di adattamento che le consente di radicarsi senza mai apparire

destabilizzante. E il suo raggio d’azione guarda all’intero Occidente.

Quando il movimento fu bandito o represso nei Paesi arabi, molti dei suoi ideologi

cercarono rifugio in Europa, trovando nelle democrazie occidentali un terreno fertile per

riorganizzarsi. In Svizzera, il genero di al-Banna, Saïd Ramadan, fondò nel 1961 il Centro

Islamico di Ginevra, nucleo storico del pensiero islamista europeo. I suoi figli, Tariq e

Hani Ramadan, ne ereditarono la missione, diventando due delle voci più influenti

dell’islam politico nel continente.

Da allora, la rete della Fratellanza si è ampliata con metodo. In tutta Europa, moschee,

enti di beneficenza, istituti scolastici e associazioni civiche hanno costituito un mosaico

organizzato, capace di promuovere la propria visione dell’islam sotto la forma della

sensibilizzazione culturale e religiosa. 

Pubblicamente promuove il dialogo e i diritti civili; privatamente tollera o 

incoraggia narrazioni antisemite



, anti-occidentali. Non costruisce la propria influenza con le armi, ma con la rete. Non

dirotta aerei, ma fa lobbying nei consigli scolastici. Non organizza attentati,  ma apre

start-up halal, scuole islamiche. La sua tattica è quella dell’infiltrazione legittima: lenta,

decentralizzata, difficile da distinguere dall’attivismo civico.

In Italia, il dibattito su queste dinamiche rimane quasi assente. Eppure, numerose

organizzazioni musulmane operano da anni con legami diretti o ideologici con la

Fratellanza.

Per l’islam non si prevede separazione tra moschea e Stato, ritenuti indissolubili

. La logica musulmana non riconosce nessuna permanente forma di potere o religione

al di fuori dell’islam. Nel frattempo è dovere di ogni islamico fare ciò che gli è possibile

per il raggiungimento dell’obiettivo madre: la sottomissione, anche con la forza,

dell’interno mondo ad Allah. Se quindi a Catanzaro, si prende un’aula dell’università

pubblica per farne una moschea, non si può parlare semplicemente di “libertà religiosa”. 

I fatti di Catanzaro ci dicono che la trasformazione culturale dall’interno è in atto. E

che si sta ridefinendo il confine invisibile tra fede, identità e politica in un’Europa che

fatica a riconoscere se stessa. Così, l’Italia, dopo l’imam in carcere, presenta la moschea

in università all’Occidente.

https://lanuovabq.it/it/limam-moderato-in-carcere-si-rischia-leffetto-boomerang

