BUSSOLA

L'IDEOLOGIA

All'origine del gender. Quelle femministe senza

SeSSOo

27_07_2015

Marco

Respinti

Con buona pace della galassia Lgbt, la “teoria del gender” non solo esiste e fa danni, ma
é documentabile, ha una storia e corre sulla bocca di certi profeti. O di certe profetesse,

come la scrittrice francese Monique Wittig (1935-2003), scomparsa 80 anni fa il 13 luglio.


https://lanuovabq.it/it/cultura
/it/marco-respinti
/it/marco-respinti

Nella Sorbona occupata dalla contestazione del maggio 1968 fu tra le animatrici del
crogiuolo da cui sorgera il Mouvement de Libération des Femmes, un’organizzazione-
ombrello che, mescolando marxismo, psicoanalisi ed ecologismo, federo il radicalismo
femminista in nome del diritto alla contraccezione e all'aborto. Erano gli anni della
“seconda ondata” femminista, che si caratterizzo per la forte sessualizzazione della

“liberazione delle donne”.

La prima, infatti, a cavallo tra Ottocento e Novecento, era stata quella delle
suffragette che puntavano tutto sull'ottenimento del diritto di voto, e le cui leader
statunitensi, da Elizabeth Cady Stanton (1815-1902) a Susan B. Anthony (1820-1906),
erano rigorosamente antiabortiste. La terza, invece, sorta negli anni 1990, incarna la
fase postmoderna, infeudatasi subito all'offensiva Lgbt e quindi corifea della “teoria di
genere”. Nel passaggio dalla seconda alla terza ondata, il femminismo lesbico della
Wittig, che faceva coppia fissa con la regista newyorkese Sande Zeig, & stato
assolutamente strategico. Trasferitasi negli Stati Uniti nel 1976, dottore di ricerca
all’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales di Parigi nel 1986, la Wittig insegna per
anni in diversi atenei nordamericani e nel 1990 ottiene la cattedra di Women's Studies
nell'Universita dell’Arizona di Tucson. Le sue pubblicazioni sono praticamente tutte di
natura letteraria, un “flusso di coscienza” fatto di “poesie in prosa” scritte in uno stile

spezzato e cerebrale.



L'Opoponax, del 1964 (trad. it. Einaudi, Torino 1966), immagina l'infanzia senza
“sovrastrutture” né gerarchia né ordine temporale di una bambina. Le guerrigliere, del
1969 (trad. it., Autoproduzione delle Lesbacce incolte, Bologna 1996), e I'epica delle
“Esse”, non-donne o forse oltre-donne che cancellano il “mondo patriarcale” fondando
uno Stato sovrano di tribadi. // corpo lesbico, del 1973 (Edizioni delle Donne, Milano1976),
e il “/manifesto” del suo “femminismo materialista” in cui, sintetizza brillantemente
Douglas Martin nell'estremo addio alla Wittig su The New York Times, «le
amanti lesbiche invadono letteralmente I'una il corpo dell'altra» e protagonista & «j/e»,
cioe la decostruzione/ricostruzione, come sarebbe piaciuto a Jacques Derrida (1930-
2004), del pronome personale francese “je”, cioé dell”io”, attraverso la scomposizione
delle lettere del lessema e il loro successivo affastellamento visionario, spezzato per
apparire indifferenziato e forzatamente asessuato o, meglio, trans-sessuato per
annientare la natura: perché, spiega Simonetta Spinelli, esegeta della Wittig, «il
femminile e il maschile sono il risultato di una convenzione sociale che il corpo lesbico,
nella sua ricostruzione di sé per sé, cancella e rende insensata» (: . E poi Virgile,
non, del 1985 (trad. it. Il Dito e La Luna, Milano 2006), che & una riscrittura parodistica in

chiave lesbica de La Divina Commedia.

Il nucleo filosofico del pensiero della Wittig € comunque la raccolta di saggi

The Straight Mind and Other Essays, del 1992, dove tra altri trovano posto One Is Not
Born a Woman (“Non si nasce donna”), pubblicato originariamente in francese nel 1980,
e quello che da il titolo alla raccolta, The Straight Mind (“Il pensiero eterosessuale”),
pubblicato originariamente nel 1980, ma prima letto a New York nel 1978 alla Modern
Language Association Convention, dedicata quell'anno proprio alle lesbiche americane.
La Modern Language Association Convention: non e un caso che le tesi dirompenti della
Wittig facciano coming out in un assise di quel genere. La Wittig spiega perché in un altro
scritto di quella medesima raccolta, Point of View: Universal or Particular?, appunti stilati
traducendo in francese Spillway and Other Stories della scrittrice “cripto-lesbica”
americana Djuna Barnes (1892-1982) con il titolo La passion (Flammarion, Parigi 1982;
trad. it. La passione, Adelphi, Milano 1994): il gender non ¢ la differenziazione tra
maschile e femminile, ma il suo superamento per sublimazione in un pleroma unitario e
indistinto, come nell'antichissimo sogno del pensiero gnostico. Il maschile e infatti il
genere “forte”, che, dalla grammatica alla filosofia, diviene universale e passepartout, e

cosi il femminile, genere particolare, viene oppresso, riassorbito e cancellato.

Ma, come fanno la scrittura della Barnes e del francese Marcel Proust (1871-

1922), omosessuale, occorre ripensare tutto rendendo obsoleti il maschile/femminile


http://www.nytimes.com/2003/01/12/nyregion/monique-wittig-67-feminist-writer-dies.html
https://simonettaspinelli2013.files.wordpress.com/2013/09/monique-wittig-2.pdf

e la loro dicotomia/oppressione: un compito di liberazione totale che la “profezia
lesbica” assolve perfettamente. La rivoluzione del linguaggio gender punta insomma a
sovvertire dal profondo la parola, a rifare la lingua, a dare significati nuovi e arbitrari alla
comunicazione del pensiero umano, un po’ come il “Newspeak” del romanzo 1984 di
George Orwell (1903-1950) e un po’ come I'Humpty Dumpty de Le avventure di Alice nel
Paese delle Meraviglie di Lewis Carroll (1832-1898): «Quando io uso una parola questa
significa esattamente quello che dico io, né piu né meno. [...] Bisogna vedere chi & che

comanda; é tutto qua».

One Is Not Born a Woman ( ) riprende del resto il discorso la dove la
femminista francese Simone de Beauvoir (1908-1986) lo aveva lasciato nel 1949
pubblicando I/ secondo sesso (trad. it. Il Saggiatore, Milano 1961) e sentenziando: «Donna
non si nasce, lo si diventa». Prosegue infatti la Wittig: «cio che fa di una donna una
donna é la sua specifica relazione sociale con un uomo, una relazione che ho gia
chiamato servaggio, una relazione che implica obblighi personali, fisici ed economici (“il
tetto coniugale forzato”, le corvée domestiche, i doveri coniugali, l'illimitata produzione di
figli, e cosi via), una relazione cui le lesbiche sfuggono rifiutandosi di diventare o di
rimanere eterosessuali». Pertanto, occorre «[...] distruggere la “donna” [...]», perché «[...]
per ora il lesbismo fornisce l'unica forma sociale in cui possiamo vivere liberi. Il lesbismo
é l'unico concetto che io conosca che sta oltre le categorie del sesso (donna e uomo)
poiché il soggetto in questione (la lesbica) non € una donna né economicamente né

politicamente né ideologicamente».

Sulla medesima linea, ma ancora piu compiutamente, é il ragionamento
postmarxista di The Straight Mind ( ), tradotto in italiano nel febbraio 1990
sul bollettino del Collegamento tra Lesbiche Italiane (CLI) da Rosanna Fiocchetto, tra le
fondatrici del Cli, del Centro Femminista Separatista e degli Archivi Lesbici Italiani, altra
esegeta della Wittig. The Straight Mind propone I'abbattimento dell'eterosessualita
giudicata struttura borghese di potere politico ed economico oppressivo in funzione
della quale vengono creati e imposti gli stereotipi “uomo”, “donna” ma anche “sesso”
nell'illusione che siano reali. Come tale, «[...] la societa eterosessuale & la societa che non
solo opprime le lesbiche e i gay, ma opprime anche molti differenti altri, opprime tutte le
donne e molte categorie di uomini [...]». Dunque «eé la lotta di classe tra donne e uomini
che abolira gli uomini e le donne [...]. Il concetto di differenza non ha nulla di ontologico

in sé. E solo il modo in cui i padroni interpretano una situazione storica di dominio.

Ma, non potendo «[...] pit essere [...] donne e uomini», e dovendo «[...] queste,

come classi e come categorie di pensiero o di linguaggio [...] sparire politicamente,


http://research.uvu.edu/albrecht-crane/2600/links_files/Wittig.pdf
http://profondorosa.noblogs.org/gallery/5063/straightmind.pdf

economicamente, ideologicamente», «se noi, come lesbiche e gay, continuiamo a
parlare di noi stessi e a concepire noi stessi come donne e come uomini, siamo
strumentali al mantenimento dell'eterosessualita». Bisogna allora rifuggire da questi
stereotipi classisti, come fanno, ottenendo il loro “paradiso materialista”, le lesbiche
della parodia Virgile, non dove, scrive la poetessa Nadia Agustoni ( ) «[...]
I'affermazione di una collettivita non naturale ma di classe [...] e nello stesso momento
la distruzione delle categorie di dominio “dell’'eterosessualita obbligatoria”). La

fuoriuscita della lesbica dal femminile e definitiva [...]».

Dunque, «che cos’é una donna?», si domanda in sintesi e in apice la Wittig.
«Francamente, € un problema che le lesbiche non hanno a causa di un cambiamento
di prospettiva, e sarebbe scorretto dire che le lesbiche si associano, fanno I'amore,
vivono con le donne, perché “donna” ha un significato solo nei sistemi eterosessuali di
pensiero e nei sistemi economici eterosessuali. Le lesbiche non sono donne [...]». E

Prometeo che con 'omosessualismo si vendica finalmente della natura, annichilendola.


http://www.culturagay.it/recensione/305

