LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

LETTERA

A Flores d'Arcais: nessuno vuole la morte

VITA E BIOETICA ENFuIVRrINE)

Caro direttore,

sui temi indicati eufemisticamente del “fine vita”, dopo la recente sentenza della
Consulta mi hanno colpito le argomentazioni che Paolo Flores d’Arcais ha espresso sul
suo blog alcuni giorni fa, ripreso dall'Huffington Post. Eccone un paio di passaggi: «

In una societa pluralista dove sull’'argomento esistono e devono convivere opzioni morali
differenti e anche conflittuali, ci sono solo due modi di stabilire la convivenza: o ciascuno

sceglie liberamente sul proprio fine vita secondo i propri principi etici, e non pretende di


https://lanuovabq.it/it/vita-e-bioetica

imporre i propri agli altri. Oppure ciascuno pretende che i propri valori debbano essere
imposti a tutti gli altri con la forza della legge (...)Del resto basta fare un piccolo
esperimento, ponendo a ciascuno una domanda precisa: sul tuo fine vita preferiresti
decidere tu, o che decida un estraneo, con valori morali magari opposti ai tuoi? In tutti i
dibattiti di presentazione del mio libro non ho mai trovato qualcuno che preferisse che sul
proprio fine vita decida un estraneo, magari “nemico”. Dunque esiste un principio che fa
l'unanimita: nessuno accetta che sul proprio fine vita decida un altro, sconosciuto, con
principi etici opposti ai propri». E quindi, ancora PFA: «Di conseguenza, quando si invoca
una soluzione condivisa, come se fosse difficilissimo trovarla, si evita di vedere che esiste gia
una soluzione che di fatto ottiene I'unanimita: nessuno accetta che sul proprio fine vita
decida una morale opposta alla propria. (...)Nel 2001 pubblicai su MicroMega un confronto
tra Sua Eminenza Tettamanzi e me, le cui conclusioni riprendo nel mio piccolo libro Einaudi.
Il cardinal Tettamanzi era in conclusione arrivato ad riconoscere che senza la fede in Cristo

risorto non é possibile dire un no assoluto all'eutanasia».

La lunga citazione era necessaria per dire quel che, nel mio piccolo, penso. E
cioe: non e possibile confutare la posizione di Flores se si resta sul piano dell’etica;
l'unica strada per farlo e quella della ragione, correttamente intesa e adeguatamente

usata.

Cerco di spiegarmi. E senzaltro vero che nell'adesione libera e consapevole alla
persona di Gesu tutto 'orizzonte umano e anche il mistero della morte e della
sofferenza non sono bypassati — il Signore non ci fa fare scorciatoie — ma sono
abbracciati e condotti verso un destino che va oltre quella che sembra essere e non e
l'ultima parola.

Ma anche prima di questo passo libero e liberante, ciascuno di noi se guarda con
sincera disposizione alla sua esperienza ha di fronte a sé due evidenze che la ragione &
sempre in grado di cogliere e il cui richiamo mi pare sia tra i piu importanti lasciti del

grande insegnamento di monsignor Luigi Giussani.

La prima evidenza: io non c’ero e ora ci sono, quindi I'esistenza e la vita non me le
sono date da me. La seconda: io non “voglio” la morte; nessuno vuole morire; la
predisposizione originale della mia autocoscienza — non saprei come definirla non
essendo uno specialista — e per il permanere della vita, della “mia” vita. Dentro di me c'é
una spinta originale, primigenia, irriducibile verso l'essere, I'esserci. E infatti la morte &
percepita da sempre e da tutti come un’offesa, un insulto a questa energia
insopprimibile, come un’enorme e oscena ingiustizia di cui la tortura della sofferenza e

un ulteriore pegno. Questa & la vera e piu profonda “unanimita” per usare I'espressione



di PFA.

Ma, si dira, proprio I'esperienza ci dice che & possibile “volere la morte”,
abbiamo tutti ben in mente tanti casi! Casi che mi pare si possano ridurre a due. Il primo
é quello dell'iniziativa arbitraria e ribelle di chi cerca in quel gesto supremo un’ultima
affermazione di sé; affermazione che, per essere attuata, deve comunque censurare e
soffocare quella tensione verso la vita che brilla, anche solo come fiammella, nel cuore

di tutti e di ciascuno.

Il secondo caso & quello di cui si discute: il “farla finita” per porre fine, con la vita, al
calvario delle sofferenze. Qui e proprio evidente: anche nel malato terminale, nel
depresso senza speranza permane invincibile la freccia che punta verso la vita. Essi non
“vogliono la morte”, vogliono la fine delle sofferenze.

E quindi, la risposta a Flores e a molti altri & una sfida, non polemica, ma comunque
nitida: usciamo dal relativismo delle “morali” e prendiamo in mano quella facolta che

tutti ci accomuna, la ragione, seguendone con lealta i passaggi.

E chiediamoci: se, come la ragione ci dice, tutti — tutti — abbiamo “dentro” e in
comune l'intimo e indomabile desiderio della vita; se il mistero orrendo e atroce della
morte e di quel suo anticipo che é la sofferenza sono il nemico che tutti ci accomuna. Se
€ COsI, cosa € piu umano — questa e la domanda da porre mi pare! — cosa e piu
corrispondente all'uomo, alluomo nella sua nudita ultima? Assecondare la morte
facendosene attivamente complici o — pur nell'impossibilita di vincerla — accudire,
consolare, lenire, abbracciare e condurre cosi verso un “fine vita” questo si dignitoso

perché all'altezza di tutto il nostro essere?

In questo modo — solo in questo modo — la domanda di Flores “preferiresti
decidere tu o un estraneo?” & spiazzata e superata dal riconoscere quell'ultima e
definitiva evidenza: e cioé nel riconoscere — con la ragione! — che siamo gia “segnati”
sin dal momento in cui veniamo alla luce da una decisione per la vita e per “la vita per
sempre” e che a questo marchio si oppone in modo misterioso una forza oscura e

invincibile.

Abbiamo letto piu volte in queste settimane I'appello a “restare umani”. Dare
mani e strumenti a quella forza oscura che ci & nemica non é forse la peggiore e

definitiva disumanita?

Marco Berchi



