BUSSOLA(?)QUOTIDIA

Direttore Riccardo Cascioli

CHIESA

2030, I'anno in cui spariranno i matrimoni religiosi

23_01_2015

Lorenzo
Bertocchi

Dal 1995 al 2002 é stato Direttore dell'Ufficio Nazionale per la Pastorale della Famiglia
della Cei, dal 2003 al 2009 Consultore del Pontificio Consiglio per la Famiglia, da sempre

si occupa “sul campo” di pastorale familiare. E don Renzo Bonetti, oggi presidente della

Fondazione Famiglia Dono Grande. Poco prima del Sinodo di ottobre & stato tra i

firmatari di una lettera (Commitment to marriage) che alcune personalita di varie nazioni


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/it/lorenzo-bertocchi
/it/lorenzo-bertocchi

hanno firmato, rivolgendosi ai padri sinodali. Ha tutte le carte in regola per fare due

chiacchiere sui temi del Sinodo.

Don Renzo in Italia, secondo le statistiche, dal 1963 abbiamo perso circa 6.000
matrimoni religiosi all'anno, se andiamo avanti cosi fra circa 15 anni non ci

saranno piu matrimoni religiosi. Come puo esserci Chiesa senza famiglia?

«Spesso diamo la colpa al “mondo”, ma raramente ci poniamo la domanda se noi come
Chiesa siamo stati capaci di insegnare la bellezza della realta della coppia e della
sessualita. | vescovi italiani, con un documento del 1975, proponevano una profonda
revisione dei corsi in preparazione al matrimonio e additavano il Sacramento come
fonte di bellezza, di santificazione, di impegno pastorale. Se allora quello fu uno snodo
importante, dobbiamo purtroppo constatare che a tutt'oggi, a 40 anni di distanza, si
ripropongono piu 0 meno quegli stessi corsi. Forse non abbiamo saputo correre e
percorrere fino in fondo quelle intuizioni. Forse perché occupati troppo in altre cose. Ma
cosi facendo non abbiamo saputo mettere al centro la famiglia e ora che ne veniamo
privati ci rendiamo conto che non possiamo permettercelo, perché senza famiglia non
comprendiamo la Chiesa. Come affermava san Giovanni Paolo Il al n°19 della Lettera alle
famiglie, «xnon si pud comprendere la Chiesa come Corpo mistico di Cristo, come segno
dell'Alleanza dell'uomo con Dio in Cristo, come sacramento universale di salvezza, senza
riferirsi al grande mistero, congiunto alla creazione dell'uvomo maschio e femmina ed
alla vocazione di entrambi all'amore coniugale, alla paternita e alla maternita. Non esiste
il grande mistero, che é la Chiesa e I'umanita in Cristo, senza il grande mistero espresso

nell'essere “una sola carne”, cioe nella realta del matrimonio e della famiglia».

Purtroppo oggi gli uomini e le donne faticano a interpretare questo “grande

mistero”...



«In un certo senso dobbiamo chiederci se le nostre coppie di sposi non siano troppo
trascinate dalla corrente culturale dominante. Ma dobbiamo domandarci anche se nei
nostri percorsi per gli sposi sappiamo mostrare come la croce fa parte della luce, comela
croce fa parte dellamore, della grandezza dellamore. Noi stessi, operatori dipastorale
familiare, spesso abbiamo staccato amore da sofferenza, amore da croce(dono voluto,
scelto, totale), amore da “passione” e quindi non possiamo pensare che inostri cristiani
possano essere testimoni, perché non sanno leggere le fatiche della vitadi coppia e di
famiglia alla luce della croce. Occorre formare un “minimo” di coscienzasacramentale,
attraverso una pastorale che sia anche formazione spirituale, cioé di unavita secondo lo
Spirito, degli sposi cristiani. Di uno Spirito non disincarnato, ma che fabrillare la bellezza

di coppia».

Prima del Sinodo, insieme ad altri intellettuali, ha firmato una lettera pubblica (
Commitment to marriage). Si facevano 9 proposte per una rinnovata pastorale

familiare. Quale ritiene sia la pii essenziale e perché?

«Dei 9 punti indicati in quella lettera, i quali hanno tutti una loro preziosita, ritengo sia
fondamentale per il futuro quello relativo alla formazione dei sacerdoti, non soltanto in
riferimento alle omelie, ma per il loro modo di vivere accanto agli sposi. Abbiamo
bisogno di sacerdoti che facciano da guida spirituale agli sposi, che preparino i fidanzati
accompagnandoli al sacramento. Abbiamo bisogno di sacerdoti che sappiano che il loro
non € un sacramento “solitario” per la Chiesa e per il mondo, bensi & un sacramento che
va vissuto in comunione con un altro sacramento, quello delle nozze. Due sono i
sacramenti per la missione, questo viene troppo spesso dimenticato! (cfr Catechismo
della Chiesa Cattolica n. 1533, 1534, 1535). Mi domando: come e quando noi prepariamo
i fidanzati ad essere a servizio della Chiesa e della societa? A meno che non intendiamo
che a servizio della Chiesa significhi soltanto fare attivita parrocchiale. Viceversa, “a
servizio della Chiesa e della societa” trova il suo fondamento e la sua possibilita nel
sacramento del matrimonio. Noi abbiamo perso la dignita sacramentale degli sposi e
abbiamo ridotto il matrimonio a una pura benedizione! Gli sposi sono moltiplicatori
della missione, sono le venature, i vasi capillari della missione della Chiesa, perché sono

collocati sulle strade, nei luoghi di lavoro, di svago, nelle abitazioni ...»
Tutti parlano di crisi della famiglia, pochi di crisi del fidanzamento

«Credo che uno degli elementi che andrebbe affrontato relativamente alla crisi della
famiglia, sia proprio la crisi del fidanzamento, per come é vissuto, per i criteri con cui i

fidanzati si scelgono, per le modalita con cui si preparano e per gli obiettivi che si



propongono, per i tempi (talora troppo prolungati, altre troppo brevi) di attesa prima del
matrimonio. In questo senso c'eé una crisi del fidanzamento. Mi permetto di richiamare
che probabilmente c'é una crisi ancor prima del fidanzamento. Perché & piu comunicata
e insegnata la capacita di ricevere amore, piuttosto che a dare amore. Abbiamo
generato “spugne” di amore gigantesche, nei nostri bambini, nei nostri ragazzi, nei nostri
adolescenti, sempre alla ricerca di essere amati. Li abbiamo abituati da piccoli a essere
coperti di un affetto fuori misura, coperti di peluche senza fine, di giocattoli, di risposte
alle loro esigenze. Non che questo sia sbagliato, ma non abbiamo altrettanto insegnato
a “dare”, a fare un sorriso a chi piange, un regalo a chi non ti regala niente. Non abbiamo
insegnato a donare |I'amore, ma quasi solo a cercare chi ci ama. Ma quando un
fidanzamento é fondato, anche inconsciamente, sul “chi mi ama”, chi mi fa sentire
I'amore, allora sostanzialmente il rapporto dura il tempo che a me “sembra che l'altro mi
ami”. Il fidanzamento finisce per corrispondere al criterio del “mi trovo bene”, sto bene
con quella persona. Non avendo alle spalle un’educazione all'amore rischiamo di avere

un fidanzamento fragile».

Come aiutare i fidanzati?



«Come Chiesa raramente riusciamo a proporre criteri di discernimento adeguati per
verificare se questo fidanzamento porti ad un matrimonio che possa accogliere, dirsi e

Iu

darsi il “per sempre”. Per quanto conosco in nessun posto in Italia viene proposto un
serio aiuto di discernimento e verifica circa I'ildoneita umana reciproca: se quello &
'uomo della mia vita, se quella & la donna della mia vita, se io sono 'uomo/donna per
lei/lui. Negli sposi non cerchiamo assolutamente se questo dato naturale esista, se puo
divenire sacramento. Questo perché abbiamo finito per scambiare la grazia del
sacramento del matrimonio con un diritto del battezzato, abbiamo scambiato il dono
con un diritto a ricevere il dono. Ma il sacramento del matrimonio € un dono al quale ci
si deve predisporre, non & primariamente un diritto! Ritengo sarebbe molto utile che la
Chiesa, possedendo gia un iter per verificare la validita del sacramento, si dotasse anche
di percorsi per questo discernimento previo al matrimonio stesso, come fa per il
sacerdozio e la vita consacrata. A questo si dovrebbe poi affiancare l'altro elemento che
e totalmente disatteso, ovvero il discernimento di carattere sacramentale. | duefidanzati
sanno che con il sacramento del matrimonio diventeranno «segno visibile» diCristo
Gesu? La prova che un sacramento é celebrato bene € domandare ad una coppianeo
sposata che esce dalla Chiesa che provi a spiegare il sacramento ricevuto e quale
missione specifica ha iniziato con esso, per la Chiesa e per la societa. Possiamo
continuare ad avere sposati in Chiesa che non sanno spiegare cosa & in loro accaduto,

che non sanno dire chi sono?»

Nel dibattito sinodale c’'é un equilibrio da mantenere, quello tra dottrina e

pastorale

«Quando si parla di questo rapporto tra dottrina e pastorale credo sia piu corretto
ricollocare questo argomento in ordine al matrimonio e alla famiglia dentro un
orizzonte piu ampio. Non € in discussione, anche se sembra che lo stiamo facendo,
soltanto la pastorale del matrimonio e della famiglia. E in discussione il volto della
Chiesa. Di questo dovremmo renderci conto perché, come ho detto precedentemente,
la famiglia rivela il volto della Chiesa. La Chiesa € la presenza di Gesu, la Sua presenza
viva nel mondo. Se ho presente questo dato delle fede allora trovero la strada per
comporre dottrina e pastorale, partendo dal fatto che Gesu é vivo. | cristiani sono
chiamati a dire che Gesu ¢ vivo, che Gesu continua a vivere ed esprimersi in mezzo a
noi, con la sua Parola, i suoi segni sacramentali, i suoi gesti di amore misericordioso. In
guesta ottica evangelica siamo chiamati a rivedere e rivitalizzare tutti i sacramenti. Noi
stiamo mettendo in risalto la debolezza del matrimonio, ma non ci siamo accorti che

sono fragili tutti i sacramenti? Pensiamo alla fragilita del battesimo, della confessione



(sacramento quasi scomparso dalla vita cristiana), alla fragilita dell’'Eucaristia (senza tanti
giri di parole: oggi tutti fanno la comunione, confessati e non confessati). Il matrimonio

si colloca in questa fragilita che & di tutti i sacramenti».
In che senso?

«Perché nel tempo abbiamo perso l'origine dei sacramenti, la fonte. Come Chiesa
abbiamo perso, meglio, abbiamo una scarsa consapevolezza, che nei segni sacramentali
& Gesu vivo che si dona, non & un ripetere umano semplicemente rituale. Solo nella
misura in cui recuperiamo la fonte sacramentale, noi andremo a rivitalizzare i
sacramenti. Ravvivare negli sposi la consapevolezza che Gesu é vivo e presente in mezzo
a loro, significa ravvivare la consapevolezza che Gesu & presente nella Chiesa e che pone
dei segni concreti come dono per le persone, perché formino il corpo della Sposa.
L'orizzonte deve essere la bellezza della vita di grazia. Altrimenti rischiamo di avere una
Chiesa dove forse i risposati potranno fare la comunione, ma paradossalmente il Popolo

di Dio non credera piu, non comprendera piu «cosa e» e cosa dona I'Eucaristia».
Cos’ée piu urgente allora?

«Mi sembra che questo Sinodo per la famiglia sia veramente I'occasione per collocare il
matrimonio nella Chiesa e la Chiesa nel matrimonio. Oggi nelle persone ferite, che
stanno male, dobbiamo riscoprire e vedere quel costato aperto che ci rivela I'abisso
infinito del mistero di Gesu, ci richiama la sua Presenza, annuncia al mondo che Lui € il
Crocefisso risorto! Non possiamo pensare che la soluzione dell'accoglienza dei divorziati
consista nel dare loro la comunione, come alcuni nella Chiesa oggi propongono. Non
possiamo pensare che data la comunione abbiamo risolto il problema. Non possiamo
affidare all'Eucaristia ciod che non riusciamo, che non facciamo come Chiesa. Stiamo
dando all'Eucaristia il compito di sostituirsi alle nostre inadempienze. Siamo noi che
dobbiamo diventare Eucaristia per gli sposi in crisi, per le coppie ferite, per i risposati.
Per far loro capire che se c'e un‘indissolubilita che non e stata conservata, un amore che
e stato tradito, dall'altra parte c'e un indissolubilita eterna, un amore che non tradisce,
quello di Dio per ogni uomo, del quale gli sposi sono segno visibile. Perché anch’essi si
sentano amati e in comunione, perché anche se non possono gustare la comunione
eucaristica possono godere della comunione fraterna, dell'essere parte di un solo corpo
nella Chiesa per la misericordia del Signore. Per questo rimango convinto che separare
dottrina e pastorale sia uno sminuire il mandato di Gesu. Questo tempo ci invita a
ricercare le radici dell'indissolubilita e a fare una operazione di verita. Ribadisco:

I'urgenza é la riscoperta del matrimonio come dono sacramentale».



Da qualche anno si dedica al “Progetto Mistero Grande”, cos'é e come opera?

«Da circa sette anni, unitamente ad un piccolo gruppo di famiglie e singole persone
provenienti da varie parti d'ltalia, abbiamo dato inizio a un progetto pastorale in favore
della famiglia. Si tratta di un percorso articolato che intende offrire alla Chiesa e alla
famiglia cristiana un approfondimento teologico, esperienziale e pastorale del tesoro di
grazia contenuto ed espresso dal sacramento delle nozze. Non quindi un movimento
ecclesiale, un'aggregazione intorno ad un carisma personale, ma un percorso per
formare sposi e operatori di pastorale familiare perché siano poi sale, lievito, grano
buono nella loro terra, sotto la guida dei loro pastori. Nel sito web
www.misterogrande.org & possibile conoscere tutte le nostre attivita. La Fondazione
“Famiglia Dono Grande”, che si ispira alla concezione cristiana del matrimonio e della
famiglia, ha lo scopo di promuovere e mantenere sicuro ed obbediente al Magistero
della Chiesa il cammino del Progetto Mistero Grande. Vogliamo condividere con tutti,
senza giudicare chi vive diversamente da questo ideale, che la famiglia € il dono grande

per il futuro dei nostri figli e delle future generazioni».



